
ASIEN 170/171 (Januar/April 2024), S. 166–185 

FREIE BEITRÄGE 

Research Note 

Ueki Emori und die japanische Freiheits- und 
Bürgerrechtsbewegung (jiyū minken undō) – 
zugleich ein Beitrag zur japanischen 
Verfassungsgeschichte  

Klaus Schlichtmann 

Abstract 
This study examines the international relations between Japan and the West, 
particularly with regards to the development of international and constitutional law, 
peace and statehood. During the Age of Discovery in the 15th and 16th centuries, 
international relations had intensified and reached a peak in the 18th century. The 
idea of a peaceful organisation of the world as a political union evolved with the 
Enlightenment, which thus laid the philosophical foundation for concepts such as 
international law, human rights and international cooperation. With the Hague Peace 
Conferences 1899 and 1907, an international legal community was constituted for 
the first time in the 20th century, the forerunner of the League of Nations and the 
United Nations. In this context, Japan was ideally destined to play a leading role. 
Japan wanted to give itself a new constitution and become a liberal democracy.  

Keywords: Japan, Enlightenment, peace, military establishment, imperialism, 
national development, state formation, opening Japan to the world, 
Bismarck, Meiji Restoration, Franco-Prussian War, German 
militarism, Japan’s 1947 Peace Constitution, world government, 
rule of law, world parliament, Hague Peace Conferences, Meiji 
Constitution, Fukuzawa Yukichi, Nakae Chomin, Iwakura-Mission 

Klaus Schlichtmann works as a lecturer in the language department of a Japanese 
High School in Tokyo. He is also liaison and academic advisor to a Japanese peace 
organization, the SA9 Campaign (‘Second’ or follow the JC’s Article 9), which aims 
to strengthen the UN and abolish war as an institution.  
klaus.san@gmail.com 
  



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 167 

Die Aufklärung (Vorgeschichte) 

Die historischen Ereignisse und Entwicklungen, die mit der Aufklärung begannen 
und dann auch Japan entscheidend beeinflussten, stehen hier im Mittelpunkt und 
sollen am Anfang dieser Untersuchung zunächst vorgestellt werden. Im Zeitalter der 
„Entdeckungen“ im 15. und 16. Jahrhundert waren die internationalen Beziehungen 
intensiver geworden und erreichten im 18. Jahrhundert einen Höhepunkt. Die Idee 
einer friedlichen Organisation der Welt als politische Vereinigung begann in der 
Aufklärung, die somit den philosophischen Grundstein für Konzepte wie internatio-
nales Recht, Menschenrechte und internationale Zusammenarbeit legte. 

Das Zusammenspiel zwischen der europäischen Aufklärung, der indischen „Renais-
sance“ und Japans später Edo-Zeit, auch als „Bunka Bunsei-Periode“ (1804–1829) 
bekannt, tritt in dieser Zeit in Erscheinung. „In dieser Zeit wurde Edo [Tokio] der 
Mittelpunkt einer [...] verfeinerten [...] Kulturphase des städtischen Lebens. Im acht-
zehnten Jahrhundert gab es in den großen Städten bereits lukrative Verlagsbuch-
handlungen.“ (Hall 1968, 225) Das Geschehen um 1800 ist als „kleine Achsenzeit“ 
ein später Meilenstein. Indien als „Achsenzeitkultur“ gehört zweifellos – wie Japan 
und China – in dieses Bild. Die Periode, die ich hier eine kleine Achsenzeit genannt 
habe, sah einen Friedensimpuls, der weltweit ausstrahlte und im Nachhinein wie eine 
Vorbereitung auf die Haager Friedenskonferenzen erscheint, die 100 Jahre später 
stattfanden, und auf denen sich erstmals für das 20. Jahrhundert – über Europa hin-
aus – eine internationale Rechtsgemeinschaft konstituierte, Vorläufer von Völker-
bund und Vereinten Nationen. In dieser Geschichte nimmt auch Indien eine bedeu-
tende Rolle ein. Ein neues Staatenkonzert war im Entstehen, das die ganze Welt 
umspannte. (Schlichtmann 1997)  

Am 3. September 1791 war die erste geschriebene Verfassung Frankreichs verab-
schiedet worden, deren wichtigstes Grundprinzip die Einführung der Volkssouverä-
nität war. Die Erklärung der Menschenrechte, die bereits am 27. August 1789 ange-
nommen worden war, wurde in die Präambel der Verfassung aufgenommen. Bemer-
kenswert ist der Artikel 1 im 6. Abschnitt der Verfassung, dessen erster Satz lautete:  

Die französische Nation entsagt aller Unternehmung eines Krieges, um Eroberun-
gen zu machen, und wird nie ihre Armeen gegen die Freiheit irgendeines Volkes 
gebrauchen. 1  (Häberle 2017, 34) 

Damit hatte Frankreich im Prinzip dem Krieg, insbesondere dem Eroberungskrieg, 
eine Absage erteilt. Weltweiter Handel, kulturelle Interaktion und zunehmende In-
terdependenz machten eine globale Friedensorganisation und internationale Verwal-
tung notwendig. Wissenschaftler wie Immanuel Kant (1724–1804), Jeremy Bent-
ham (1748–1832), Jean-Jacques Rousseau (1712–1778) und andere hatten dies 
längst erkannt. Die Französische und die Amerikanische Revolution bereiteten die 
Welt auf das bevorstehende Zeitalter vor.  

 
1  Der französische Verfassungsartikel fand Nachfolger, z.B. in der brasilianischen Verfassung 1891. 



168 Klaus Schlichtmann  

Der Wiener Kongress (1814–15) begründete nach den Napoleonischen Kriegen ein 
System der friedlichen Streitbeilegung. Der russische Zar Alexander I. hatte im Jahre 
1815 eine Allianz christlicher Fürsten vorgeschlagen; auch die Vereinigten Staaten 
von Amerika sollten dem Friedensbund beitreten. Der britische Historiker Adam 
Zamoyski schreibt etwas abfällig: Alexander „hoffte, ‚mehr von jenen edelmütigen 
und leidenschaftlichen Gefühlen‘ in die internationalen Angelegenheiten hineinzu-
tragen, die es den Nationen erlauben würden, sich ‚zur Errettung ihrer Freiheit mit-
einander zu vereinen‘ und brüderlichen Beistand zu leisten.“ (Zamoyski 2015) Zar 
Alexander hatte wohl auch Kenntnis von Gottfried Wilhelm Leibniz’ Plänen und 
sein Denken über internationale Ordnung und Friedensverträge, die in eine ähnliche 
Richtung wiesen.  

In Indien war Bengalen die reichste Provinz. Am Hooghly River waren die britische 
und die niederländische Ostindien-Kompanie (gegründet 1600 bzw. 1602) mächtig 
und wohlhabend geworden. 1772 wurde Kalkutta die Hauptstadt von Britisch-In-
dien. Die intellektuelle Elite Großbritanniens stand damals unter Einfluss der Auf-
klärung und war, wie David Kopf gezeigt hat, im Gegensatz zu den späteren Beam-
ten in der Mitte des 19. Jahrhunderts „eher kosmopolitisch als nationalistisch“ und 
von einem Geist der Toleranz, des Rationalismus und der Suche nach klassischen 
Ideen des Humanismus und Universalismus beseelt. (Kopf 1996, 22)  

1784 gründete der Orientalist William Jones (1746–1794) in Kalkutta die Asiatische 
Gesellschaft. Vedische und buddhistische Schriften wurden entdeckt, gesammelt 
und übersetzt, der alte Geist wiederbelebt, Geschichten geschrieben und Zivilisatio-
nen rekonstruiert. Bibliotheken wurden eröffnet, Druckereien gegründet und wich-
tige Schriften gedruckt und veröffentlicht. „Kalkutta lieferte, London verteilte, Paris 
filterte und verallgemeinerte.“ (Said 1984, IX) So beschrieb es der französische Ori-
entalist Raymond Schwab. Die deutsche Rezeption führte zu einer Identifizierung 
vermeintlicher (und erfundener) kultureller Gemeinsamkeiten mit einem arischen 
Ursprung in Europa.  

Als James Prinsep (1799–1840) 1837 „das Geheimnis der Brahmi-Schrift enträt-
selte“ und die Inschriften des buddhistischen Kaisers Ashoka Maurya (reg. 268–232 
v. Chr.) entzifferte, war es eine Sensation. (Kopf 1996, 266) Ashoka ragt in der 
Weltgeschichte dadurch hervor, dass er auf den Krieg als Instrument der Politik ver-
zichtete und stattdessen die Verbreitung des Dharma verkündete, der „guten Lehre“, 
verbunden mit einer traditionellen Ethik des Verhaltens, die auf Diskurs statt auf 
Macht beruhte. „Die Wiederentdeckung des buddhistischen Indiens war die letzte 
große Errungenschaft der britischen Orientalisten.“ (Kopf 1996, 266) „The figure of 
Buddha was growing larger in the world.“ (Schwab 1984, 111) Die berühmte Ash-
oka-„Säule der Wahrheit“ wurde nach dem Zweiten Weltkrieg zum Symbol des mo-
dernen Indiens. (Schlichtmann 2016) 

In Japan hatten die Hollandstudien seit dem 18. Jahrhundert bewirkt, dass Japan mit 
der europäischen Kultur „besser vertraut war als alle anderen nichtwestlichen Völ-
ker,“ (Keene 1974, 292) ausgenommen vielleicht die Bengalen. Dabei handelte es 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 169 

sich bei all diesen Bewegungen um einen Kulturaustausch, der wesentlich in beide 
Richtungen verlief. Die Anthropologen Carol A. Breckenridge und Peter van der 
Veer haben gezeigt, dass sich „der frühe Orientalismus parallel zur europäischen 
Aufklärung entwickelt hat.“ Nicht nur das, seine Inhalte waren „für das Abendland 
konstitutiv.“ (Breckenridge, van der Veer 1993, 7, 5) So hätte es ohne die Rezeption 
der Literatur, Religion, Kunst und Philosophie Indiens und des Fernen Ostens keine 
wirkliche europäische und westliche Aufklärung gegeben. 

Die Hollandstudien (Rangaku Kaitei) 

Im Gegensatz zu Indien war in Japan der Buddhismus noch lebendig, hatte sich aber 
weitgehend mit dem einheimischen Shintoismus vermischt. Daneben war der Neo-
konfuzianismus die vorherrschende Philosophie. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts 
wurde die holländische Gelehrsamkeit (Rangaku) zu einer wichtigen Disziplin in 
Japan, und bereits um 1670 waren holländische Dolmetscher in Nagasaki „in der 
Lage, Japanisch zu sprechen und auch zu schreiben.“ (Cohen 1947, 291) Auf diese 
Weise gelangte ein umfangreiches Wissen über Japan in den Westen. Bald begannen 
auch gebildete Japaner, die auf der Nagasaki vorgelagerten Insel Deshima mit den 
Niederländern in Kontakt kamen, westliche Wissenschaften zu studieren. (Schlicht-
mann 2001)  

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts war Edo, das heutige Tokio, bereits der kulturelle 
und politische Mittelpunkt Japans. Die ersten modernen Japaner, die „westliche Ge-
lehrsamkeit“ (Yōyaku) pflegten, waren der Astronom und Geograf Nishikawa Joken 
(1648–1724) und der Konfuzianer Arai Hakuseki (1657–1725). (Arai 1980) 2 Der 
achte Shōgun, Tokugawa Yoshimune (1684–1751; reg. 1716–45), war ein Förderer 
der westlichen Wissenschaft. 1720 beendete er das bis dahin herrschende Verbot 
ausländischer Bücher und befahl einigen Gelehrten, Niederländisch zu lernen. Unter 
Tanuma Okitsugu (1719–1788), einem Daimyō, der durch die Führung der Staats-
geschäfte unter Shōgun Ieshige (1745–60) und Ieharu (1760–86) zur Macht aufge-
stiegen war, kam es in Deshima nicht nur zu einem besonders regen Austausch von 
Informationen, sondern auch von ausgefallenen Gegenständen mit den Niederlän-
dern. „Daimyōs sammelten Uhren und Ferngläser, tranken aus gläsernen Bechern 
und ließen sich sogar elektrische Experimente vorführen.“ (Hall 1968, 220) Etwa 
um die gleiche Zeit führte Shiba Kōkan (1738–1818) das kopernikanische Weltsys-
tem ein. (Cohen 1947, 292) 

 
2  Arai veröffentlichte zwei Bücher über den Westen, das Seiyō Kibun (Eine seltsame Geschichte über 

den Westen, 1715) und das Sairan Igen (Verschiedene Ansichten über die Geographie der Welt, 
1713, rev. 1725). Das letztgenannte Werk, das fünf Bände umfasst, war von Tokugawa Ienobu in 
Auftrag gegeben worden und basierte auf dem Werk des italienischen Jesuitenmissionars Mateo 
Ricci.  



170 Klaus Schlichtmann  

Von 1769 bis 1786 vermittelten Karl Peter von Thunberg (1743–1828), ein schwe-
discher Arzt, und Isaac Titsingh (1745–1812), der auch die holländische Niederlas-
sung/Faktorei Chinsurah3 in Kalkutta verwaltete und zwischen 1779 und 1796 drei-
mal der niederländische „Opperhoofd,“ d. h. das Oberhaupt von Deshima, und zu-
dem ein kundiger Gelehrter war, dem Westen japanisches Wissen. Titsingh korres-
pondierte zwanzig Jahre lang mit Edo-Gelehrten. (Schwebell 1981, 50) Im Jahr 1822 
veröffentlichte er in London sein Buch Illustrations of Japan. (Lequin 1990) Man 
vermittelte so „den Japanern, die sich um ihre Quartiere scharten, eine Menge wis-
senschaftlicher Informationen aus erster Hand.“ (Hall 1968, 220) Zwischen 1750 
und 1790 veröffentlichten die Ärzte und Pioniere der „Hollandkunde“ Maeno 
Ryōtaku (1723 –1803), Sugita Gempaku (1733–1817) und Ōtsuki Gentaku (1757–
1828) Bücher über westliche Wissenschaft.  

Japan bereitete sich sorgfältig auf das moderne Zeitalter vor. Bis 1869 hatten meh-
rere tausend Japaner westliche Wissenschaften studiert, vor allem auf Niederlän-
disch, und neben englischen, französischen, deutschen und chinesischen Büchern 
wurden 670 Werke aus dem Niederländischen ins Japanische übersetzt.4(Fujii 1982, 
19) Ergebnis der Niederländisch-Studien-Bewegung war nach Donald Keene, dass 
die Japaner um 1800 „mit der europäischen Kultur vertrauter waren als alle anderen 
nicht-westlichen Völker,“ (Keene 1974, 292) mit Ausnahme der Kalkutteraner viel-
leicht. 

Die japanische Freiheits- und Menschenrechtsbewegung (Jiyū 
Minken Undō) 

Die o.g. Einflüsse legten den Grundstein für eine einheimische progressive intellek-
tuelle Bewegung in Japan. Die Freiheits- und Menschenrechtsbewegung war eine 
politische und soziale Bewegung des späten 19. Jahrhunderts, die sich für bürgerli-
che Freiheiten, politische Teilhabe und demokratische Reformen einsetzte. Es be-
gann in der frühen Meiji-Zeit, als Japan eine schnelle Modernisierung anstrebte. 
(Ienaga 1955) Es wird berichtet, dass der Protagonist der japanischen Aufklärung, 
Ueki Emori (1857–1892), der vielleicht einflussreichste Aktivist der Jiyū Minken 
Undō, als er 16 Jahre alt war, bereits in einem Aufsatz „Gefühle zum Ausdruck 
brachte,“ in denen er forderte „menschliches Leben zu respektieren und auf Krieg 
zu verzichten (hitei suru)“ und hinwies auf „die Notwendigkeit eines beratenden 
Gremiums (kyōgi-tai), um die Welt […] zu vereinen.“ (Morifumi 2002, 16) Schon 
Thomas Paine sagte, „The world is my country.“ Für den Biographen Andrew Roth 
war Ueki daher der „Tom Paine der Demokratiebewegung,“ ein kluger „Theoretiker 
und Taktiker.“ (Roth 1946, 100)  

 
3  William Jones nannte ihn den „Mandarin von Chinsurah.“ 
4  Nach Fujii waren unter den 670 Texten 130 Bücher über Medizin, 70 über Militärwissenschaft, 50 

über Chemie und Physik, 40 über Astronomie und 30 über Politik. 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 171 

1868 erfolgte die Meiji-Restauration (Meiji ishin), die nach der 1853 erzwungenen 
Öffnung Japans durch US-Commodore Matthew Calbraith Perry die Macht des ja-
panischen Kaisers (tennō) wiederherstellte. Die Jiyū Minken Undō war eine Reak-
tion und wollte Japan in einen modernen, föderalistisch gegliederten Rechtsstaat ver-
wandeln. Vorbild waren vor allem die Vereinigten Staaten von Amerika. Auch die 
Regierung unter dem Meiji-Tennō Mutsuhito (reg. 867–1912) leitete Reformen ein, 
mit dem Ziel, eine starke politische Zentralgewalt zu etablieren. 1881 verkündete 
der Meiji-Kaiser, Pläne für eine Verfassung auszuarbeiten. Mit der Abschaffung des 
alten Feudalsystems und der Samurai-Klasse sollten wirtschaftliche und politische 
Veränderungen eingeleitet werden. Bis zur Annahme der Meiji-Verfassung 1889 
gab es insgesamt mehr als 40 Verfassungsentwürfe (Irokawa 1981), wobei nach Ein-
schätzung des Historikers Saburo Ienaga (1913–2002) Ueki Emoris „Nationaler 
Verfassungsentwurf“ „der demokratischste aller existierenden Verfassungspläne“ 
war, was auch gegenwärtig die einhellige Auffassung im akademischen Mainstream 
ist. (Ienaga 1967) Nicht nur das, sein Entwurf war ein Modell und „Vorbild für die 
japanische Nachkriegsverfassung“ von 1947, (Obata 2008, 83) mit ihrer Betonung 
der „Menschenrechte,“ „Volkssouveränität“ und „lokaler Autonomie“ als seine 
Hauptmerkmale. In der Tat ist „Die Verfassung Japans dem Entwurf von Emori Ueki 
sehr ähnlich.“ (Ienaga 1974, 321) Es war Ienaga Saburō, der bedeutende Historiker, 
der Ueki erstmals aus der historischen Versenkung holte. (Ghadimi 2017, 199) 

Insgesamt sollte die Einführung westlicher Ideen, Liberalismus, Demokratie und 
Menschenrechte eine wichtige Rolle spielen. Japanische Intellektuelle wie 
Fukuzawa Yukichi (1835-1901) hoben die Bedeutung von individueller Freiheit und 
politischen Rechten hervor, die dazu beitragen sollten, die Grundlagen für die ange-
strebte nationale Erneuerung zu legen. Sein 1866 veröffentlichtes Buch Seiyō-jijō 
(Verhältnisse in der westlichen Welt) beschrieb „die fantastische neue Welt der Par-
lamente, Eisenbahnen, Dampfschiffe, Banken, Museen und Universitäten, die er auf 
seinen Reisen entdeckt hatte [...]“ (Hall 1968, 283) Da Ueki keine Fremdsprachen 
konnte, las er politische Abhandlungen, Autoren wie John Stuart Mill, Jean-Jacques 
Rousseau und Immanuel Kant, Bentham, Spencer und Tocqueville in japanischer 
Übersetzung. Er las die Geschichte der französischen und der amerikanischen Re-
volutionen und die Verfassungen der Vereinigten Staaten und Frankreichs und an-
derer Staaten, so wie er sie finden konnte. (Ghadimi 2017, 198) Diese Texte inspi-
rierten japanische Aktivisten dazu, bürgerliche Freiheiten und eine Rechtsstaatlich-
keit einzufordern. Lokale Eliten und ehemalige Samurai beklagten den bevorstehen-
den Verlust regionaler Autonomie und befürchteten, dass die Regierung nur ihre ei-
genen Interessen im Auge habe und ihre Privilegien beibehalten wollte. Ueki Emori 
besuchte ab 1875 in Tokio regelmäßig Vorlesungen von Yukichii Fukuzawa, 
(Ienaga 1955, 14) dessen Ideen ihn am stärksten beeinflussten. Er hörte seine Reden, 



172 Klaus Schlichtmann  

las eifrig seine Bücher, Gakumon no Susume (Ermutigung zum Lernen)5 and Bun-
meiron no Gairyaku (Grundzüge einer Zivilisationstheorie)6 und war tief beein-
druckt von den Ideen, die in diesen Werken vertreten wurden. (Ienaga 1955, 15) So 
entwickelte Emori seine modernen Ideen unter dem Einfluss der Aufklärung, wie sie 
von Fukuzawa und in zahlreichen Übersetzungen vermittelt wurde. (Ienaga 1955, 
16)  

Ende 1871, nachdem Bismarcks Reichsverfassung im April des Jahres verabschiedet 
worden war, entsandte die japanische Regierung eine Delegation in den Westen, um 
u. a. die verschiedenen Verfassungs- und Regierungssysteme zu studieren. Die sog. 
Iwakura-Mission wurde von dem Adligen Iwakura Tomomi (1825–1883) geleitet, 
einem führenden Vertreter der frühen Meiji-Regierung. Außerdem gehörten dazu 
auch der Jurist Nakae Chōmin (1847–1901), Ōkubo Toshimichi (1830–1878) und 
Itō Hirobumi (1841–1909), der die preußische Verfassung besonders intensiv stu-
dierte und in Kontakt mit deutschen Verfassungsexperten wie Lorenz von Stein 
(1815–1890) stand. (Zöllner 1990, 67) Insgesamt hielten sich die Reisenden 205 
Tage in den USA und 372 Tage in Kontinentaleuropa auf. 1873 kehrte die Delega-
tion in ihre Heimat zurück.  

Ein Jahr später wurde die Risshisha gegründet, eine politische Gesellschaft, die von 
Itagaki Taisuke und anderen Samurai in der Domäne Tosa (heute Präfektur Kōchi, 
Japan) ins Leben gerufen wurde. Itagaki war ein ehemaliger Samurai und Regie-
rungsbeamter, verließ die Meiji-Regierung, wurde ein Führer der Jiyū Minken Undō 
und setzte sich für ein parlamentarisches System und umfassende politische Rechte 
ein. Hauptziel war es, das Konzept einer konstitutionellen Regierung zu begründen, 
das umfangreiche Bürgerrechte garantieren sollte. Die Risshisha spielte eine ent-
scheidende Rolle in der japanischen Freiheits- und Menschenrechtsbewegung. Im 
Jahr 1877 reichte die Vereinigung eine Petition ein, in der sie sich für die Einrichtung 
einer Nationalversammlung aussprach. Diese Petition war Teil umfassenderer Be-
mühungen, die Regierung zur Verabschiedung einer Verfassung und einer repräsen-
tativen Versammlung zu drängen, wobei der Schwerpunkt auf der Einrichtung eines 
Parlaments lag, das den Bürgern eine Stimme bei der nationalen Entscheidungsfin-
dung geben sollte. Ueki Emori, Mitglied der Risshisha, unterstützte deren Petition.7  

Aktivisten wie Itagaki Taisuke (1837–1919) und Ueki Emori spielten eine zentrale 
Rolle. 1874 gründete Itagaki die Aikoku Kōtō (Öffentliche Partei der Patrioten), eine 
der ersten politischen Parteien in Japan. Itagaki wurde am 14. Mai 1882 von einem 
Samurai namens Kurasawa Genzō attackiert. Der Angriff ereignete sich, als Itagaki 
auf einer politischen Kampagne für seine neu gegründete Jiyūtō (Liberale Partei) 

 
5  Das Buch ist 2012 mit dem Titel An Encouragement of Learning in englischer Übersetzung erschie-

nen (Columbia).  
6  Das Buch ist 2008 mit dem Titel An Outline of a Theory of Civilization in englischer Übersetzung 

erschienen (Columbia).  
7  Die Nationalbibliothek hat detaillierte Informationen zu den Ereignissen online:  

https://www.ndl.go.jp/modern/e/cha1/index.html. 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 173 

unterwegs war. Schwer verletzt soll Itagaki die Worte gesagt haben: „Itagaki mag 
sterben, aber die Freiheit wird niemals sterben,“ die zu einem Symbol für die demo-
kratische Bewegung in Japan wurden.8 Noch heute sind diese berühmten Worte den 
Japanern, interessanterweise, wie ich feststellen konnte, auch allen Studenten, in Er-
innerung. Ein gutes Omen!  

Uekis „Verfassungsentwurf für die große orientalische Japanische Nation“ (Tōyō 
Dai Nippon Kokken An)9 sah, dem amerikanischen Vorbild folgend, 70 unabhängige 
„Staaten“ (shū) vor, die „eine föderale Regierung bilden sollten, die sich an die Auf-
teilung der legislativen, exekutiven und judikativen Befugnisse halten würde. Die 
Streitkräfte sollten ausschließlich zur Verteidigung der Verfassung und nicht zur 
Führung ausländischer Kriege eingesetzt werden.“ Insofern ähnelt Uekis Konzept 
dem des Nakae Chomin, der einen „reichen Staat“ befürwortete, aber meinte, dass  

dieses Ziel ‚starke Waffen‘ ausschließe. Als Pazifist lehnte er die Einberufung 
einer nationalen Armee ab und befürwortete stattdessen die Bildung freiwilliger 
Milizen zum Schutz rein lokaler Interessen. Nakae glaubte, dass der universelle 
Geist der Zivilisation in der Freiheit, der Volkssouveränität und den Menschen-
rechten liegt, und er prangerte westliche Praktiken an, die gegen diese Ideale ver-
stießen. Also lehnte er den Aufbau eines Imperiums ab und vertrat die Ansicht, 
dass Japan eine kleine Macht bleiben sollte, die den benachbarten asiatischen 
Staaten hilft, sich gegen die koloniale Übernahme durch den Westen zu wehren. 
(Wakabayashi 1998, 9)  

Auch für Ueki ist Freiheit das Allerwichtigste, denn ohne sie, schreibt er, „wäre der 
Mensch wie ein Vogel im Käfig.“” (Ueki 1949, 25) Ebenso wichtig fand er das Wis-
sen. „Nichtwissen ist der Weg zur Hölle,“ schrieb er. (Ienaga 1949, 21) 

Uekis 35 Artikel umfassende Charta der Rechte sah den „Schutz vor Folter und To-
desstrafe, das Recht auf freie Meinungsäußerung, Versammlungs- und Religions-
freiheit sowie das Recht auf Ungehorsam und bewaffneten Widerstand gegen un-
rechtmäßige oder ungerechte staatliche Maßnahmen vor.“ Das japanische Volk 
konnte ermächtigt werden, „seinen Kaiser und seine Regierung zu stürzen, wenn es 
nötig wäre, um seine ursprünglichen Rechte und seine Freiheit wiederzuerlangen.“ 
(Wakabayashi 1998, 8) Ueki lehnte auch ab, „den ‚Kaiser‘ als heilig zu betrachten.“ 
(Obata 2008, 96)  

 
8  Ich habe das Messer im Jiyū Minken Undō Museum, wo es ausgestellt ist, selbst gesehen.  

9 https://ja.wikisource.org/wiki/東洋大日本國々憲案 



174 Klaus Schlichtmann  

 
Vergleich der Ueki-Verfassung mit der Meiji-Verfassung und der Nachkriegsverfassung (Kochi, Jiyu 
Minken Undo Museum)10 

Aktivisten veröffentlichten Zeitungen, gründeten politische Klubs, hielten Kundge-
bungen ab und reichten Petitionen ein, um die Regierung dazu zu bewegen, ihre 
Forderungen umzusetzen. Die Meiji-Regierung reagierte zunächst mit Härte und er-
ließ Gesetze zur Unterdrückung unerwünschter politischer Meinungen und zur Ein-
schränkung öffentlicher Versammlungen. Angesichts des wachsenden Drucks 
musste die Regierung jedoch schließlich nachgeben und Zugeständnisse machen. 
Uekis Verfassungsentwurf hatte gute Chancen, akzeptiert zu werden. Kein Wunder, 
Amin Ghadimi schreibt: „Sein 1879 erschienenes Minken jiyūron, eine Abhandlung 
über die Rechte des Volkes, wurde weithin veröffentlicht und gelesen und verhalf 
ihm zu Ansehen in ganz Japan. Kurz darauf verfasste er seinen Verfassungsentwurf.“ 
(Ghadimi 2017, 201)  

Hervorzuheben sind Ueki Emoris Ideen für eine internationale Verwaltung und Or-
ganisation. Als „prominenter Denker und Aktivist der japanischen Aufklärung“ 
prangerte Ueki den „Imperialismus als eine Form ‚größter Barbarei‘ und Sklaverei 
im großen Stil an und forderte die Vereinigung aller Nationen in einer globalen Fö-
deration, die dem Aufbau von Imperien ein Ende setzen und maximale individuelle 
Freiheit ermöglichen würde.“ (Ghadimi 2017, 207-208) Indem Ueki seine Vision 
über den nationalen Bereich hinaus auf die internationale Ebene ausdehnte und die 
Vorstellung förderte, dass ebenso wie der Einzelne innerhalb einer Nation Rechte 

 
10  Zu den Artikeln und Bestimmungen in Uekis Verfassungsentwurf (obere Reihe) gehören außerdem 

das Petitionsrecht, die Gedanken- und Gewissensfreiheit, die Religionsfreiheit, die Vereinigungs-, 
Rede-, Presse- und Bewegungsfreiheit, Geschlechtergleichheit, Frauenwahlrecht und politische Par-
tizipation usw. Mittlere Reihe: Meiji-Verfassung, untere Reihe: Nachkriegsverfassung.  



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 175 

und eine Vertretung haben sollte, auch die Nationen Rechte und eine Vertretung auf 
der Weltbühne haben sollten, schuf er die Grundlage für spätere Entwicklungen. 
Ohne eine Weltregierung, die ihnen zur Seite steht, so Ueki, wären insbesondere 
kleine Länder nicht in der Lage, ihre eigene Sicherheit und Autonomie zu gewähr-
leisten. (Ghadimi 217, 210) Seine Vorschläge waren für die damalige Zeit radikal, 
vor allem im Kontext des späten 19. Jahrhunderts, da Japan gerade anfing, sich mit 
westlichen politischen Ideen praktisch auseinanderzusetzen. Er plädierte für ein in-
ternationales Regierungssystem und forderte ein wirksames System des internatio-
nalen Rechts – Ueki nannte es Bankoku-Kōhō – was übersetzt so viel wie „interna-
tionales öffentliches Recht“ oder Völkerrecht bedeutet. Dazu gehörten gemeinsame 
Grundsätze der Gerechtigkeit und Zusammenarbeit und eine Verwaltung, die die 
Beschlüsse eines Weltparlaments umsetzen und die Einhaltung internationaler Nor-
men gewährleisten sollte. 1881, demselben Jahr, in dem Ueki seinen Aufruf zur welt-
weiten Föderation veröffentlichte, forderte er die Unabhängigkeit von Ryūkyū, dem 
heutigen Okinawa, obwohl es 1879 als Präfektur in den japanischen Nationalstaat 
eingegliedert worden war. (Ghadimi 2017, 211)  

Auch Uekis Konzept eines Bankoku Kyōgi Seifu, zu verstehen als eine „deliberative 
Weltregierung“ oder „Weltparlament,“ in der die Vertreter verschiedener Nationen 
über globale Fragen beraten und entscheiden könnten, ist bemerkenswert. Dieses 
Gremium würde dafür sorgen, dass die einseitige Dominanz einer einzelnen Macht 
vermieden und Entscheidungen im Konsens und im Dialog getroffen werden könn-
ten. Das Völkerrecht sollte als Instrument zur Erhaltung des Weltfriedens und zur 
Verhinderung von Konflikten zwischen den Nationen dienen. Durch die Schaffung 
eines gemeinsamen Rechtsrahmens, der für alle Nationen gelten sollte, würde die 
Wahrscheinlichkeit von Kriegen verringert und der gegenseitige Respekt gefördert. 
(Ienaga 1967) Sein Konzept der Idee/Realisierung universeller Rechte und demo-
kratischer Teilhabe waren für die Jiyū Minken Undō von zentraler Bedeutung.  

Ueki Emoris Gedanken zum Völkerrecht und zu einem Weltparlament waren seiner 
Zeit weit voraus und weisen eine bemerkenswerte Ähnlichkeit mit späteren Entwick-
lungen in der internationalen Diplomatie und in internationalen Organisationen auf. 
Er nahm damit Elemente dessen vorweg, was wir mit modernen internationalen Or-
ganisationen wie dem Völkerbund und später den Vereinten Nationen assoziieren. 
Uekis Ideen waren stark vom westlichen liberalen Denken geprägt, einschließlich 
der Grundsätze der Aufklärung und der Schriften europäischer Denker wie Jean-
Jacques Rousseau und Immanuel Kant. In Tokio las Ueki „Übersetzungen über west-
liches Recht, Politik, historische Geographie und Naturwissenschaften.“ (Morifumi 
2002, 16) Uekis Vorschläge für internationale Zusammenarbeit und Governance 
deckten sich mit den europäischen Plänen für einen immerwährenden Frieden und 
der Idee einer kosmopolitischen Rechtsordnung. Ueki betonte, dass das Völkerrecht 
als Instrument zur Erhaltung des Weltfriedens und zur Beilegung von Konflikten 
zwischen den Nationen dienen müsse. Er erklärte dies folgendermaßen:  
  



176 Klaus Schlichtmann  

Die Nationen der Welt können durch eine universelle Regierung und eine einheit-
liche Verfassung geschützt werden, und internationale Streitigkeiten können bei-
gelegt werden. Wenn alle Nationen der Welt durch eine universelle Regierung 
und eine Verfassung der vereinigten Nationen geschützt wären und internationale 
Streitigkeiten beigelegt werden könnten, könnte jede Nation unterteilt werden und 
die direkte Demokratie wäre leichter umzusetzen. Dies würde auch die direkte 
Demokratie erleichtern. Zum Beispiel können die Armeen für den Inlandsge-
brauch je nach Situation des Landes etwas ausgerüstet werden, aber für den Aus-
landsgebrauch benötigen sie vielleicht nur sehr wenig oder gar keine Rüstung und 
sollten am Ende des Tages ganz abgeschafft werden. Dies ist nicht nur ein großer 
Vorteil. Wenn nämlich die Kosten für Land- und Seestreitkräfte in irgendeiner 
Nation der Welt so hoch sind, dass sie den Menschen keinen Schaden zufügen, 
dann kann es keinen Zweifel daran geben, dass eine Nation ihren Wohlstand stei-
gern sollte, wenn sie ihre militärischen Kräfte reduziert. (Morifumi 2002, 27)11  

Diese fortschrittlichen und zukunftsweisenden Beiträge wurden auch nach dem 
Zweiten Weltkrieg als Teil des intellektuellen Erbes der japanischen Demokratiebe-
wegung und ihrer frühen Auseinandersetzung mit Konzepten der Global Gover-
nance und des Völkerrechts gewürdigt. Eine Weltregierung würde die Beziehungen 
zwischen den Staaten harmonisieren und sollte keine Zwangsinstanz sein. Morifumi 
bedauert, dass „bisher keine [hinreichende] Forschung stattgefunden hat, die sich 
mit der historischen Entwicklung der Außenpolitik von Ueki Emori befasst.“ (Mo-
rifumi 2002, 15) Ein bekanntes chinesisches Werk, das diese japanischen Bestrebun-
gen ebenfalls widerspiegelt, ist das Buch Da Tongshu (Das Buch von der großen 
Einheit) des Chinesen Kang Youwei (1858–1927), „der umfassendste Entwurf eines 
idealen Gesellschaftssystems, das China je hervorgebracht hat.“ (Bauer 1971, 414) 

Die Jiyū Minken Undō hatte wie schon erwähnt auch zur Gründung politischer Par-
teien wie der Liberalen Partei (Jiyūtō) und der Konstitutionellen Fortschrittspartei 
(Rikken Kaishintō) geführt, die sich für repräsentative Institutionen und eine verfas-
sungsmäßige Regierung einsetzten. Sprachrohr der liberalen Partei (Jiyūtō) war die 
Zeitung Jiyū Shimbun, deren Herausgeber Ueki war.  

Was die Durchsetzung einer demokratischen, freiheitlichen Verfassung betraf, wie 
sie Ueki vorschlug, so waren inzwischen international Veränderungen eingetreten, 
die diese Entwicklung verhinderten. 1870/71 hatte Preußen Frankreich besiegt und 
damit auch eine Änderung in der politischen Wahrnehmung Japans verursacht. Bis 
dahin hatten französische Militärberater den Japanern als Ausbilder zur Seite gestan-
den. Ueki war auch von den Veränderungen betroffen. Er hatte sich 1873, gerade 16 
Jahre alt, in eine progressive Schule eingeschrieben, die von Toyonori Yamauchi 
gegründet wurde, einem ehemaligen Samurai, der jungen Männern westliche politi-
sche Ideen, Rechtswissenschaften und Regierungsführung beibringen wollte. Ueki 
erfuhr, „dass die Schule Französischunterricht mit dem Ziel der Ausbildung von Ar-
meeoffizieren sei“ und dass alle Schüler dies im Hinterkopf haben sollten. „Das ent-
täuschte Ueki sehr, da er nicht die Absicht hatte, Soldat zu werden,“ im Gegenteil. 

 
11   Morifumi zitiert aus Ueki Emori, Ausgewählte Werke, S. 67.  



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 177 

(Ienaga 1955, 13) Als im August des Jahres die Schulregeln geändert wurden, nutzte 
er die Gelegenheit und „beschloss, die Schule zu verlassen […] trotz des Wider-
stands des Direktors und der Familie Yamauchi.“ (Ienaga 1955, 13) Vielleicht wur-
den die Schulregeln geändert, weil es aufgrund des deutschen Einflusses, nachdem 
Deutschland den Krieg gegen Frankreich gewonnen hatte, neue Einschränkungen 
der politischen Betätigung und der Bildung in Japan gegeben hatte. Im preußischen 
Stil wurde Wert auf Ordnung, Disziplin und staatliche Kontrolle der politischen Mei-
nungsäußerung gelegt und Schulen und Universitäten wurden einer stärkeren staat-
lichen Kontrolle unterworfen. Auch das konnte Ueki nicht gefallen.  

Tatsächlich waren es nun die Deutschen, die mehr und mehr das Sagen hatten. Das 
preußische Modell garantierte einen starken Staat, den selbst japanische Reformato-
ren wie Itō Hirobumi, der „Baumeister des modernen Japan,“ (Hori Makiyo) bevor-
zugten. Die japanische Führung wollte westliche Elemente nur selektiv übernehmen. 
Der deutsche Imperialismus und Militarismus und die Reichsverfassung wurden zu-
nehmend als Vorbilder empfunden. Dies hatte zur Folge, dass die japanische Regie-
rung sich gegen den Vorschlag von Ueki Emori entschied. Mit dem Sieg Preußens 
gegen die französischen Truppen bei Sedan, so Ghadimi, habe Bismarck an Einfluss 
gewonnen. „Furcht und Respekt“ seien weltweit das Ergebnis gewesen und könnten 
Japan, die Stärke Preußens vor Augen, dazu verleiten, selbst Krieg zu führen, wie es 
Preußen getan hatte. (Ghadimi 2017, 214)  

Die Entscheidung war das Ergebnis einer gezielten Strategie der Meiji-Oligarchie, 
die sicherstellen wollte, dass der Kaiser als höchste Autorität fest verankert blieb 
und die militärischen „Vorrechte“ des „Kaisers“ garantiert würden. Westliche Bera-
ter wie Lorenz von Stein beeinflussten die Entscheidung für die deutsche Verfas-
sung, die versprach, Japan Stabilität und Kontrolle zu gewährleisten. Die deutsche 
Reichsverfassung bot ein Modell, das die Macht des Monarchen und die zentrale 
Rolle des Kaisers und des autoritären Reichskanzlers stark betonte. Ueki Emoris li-
beral-demokratischer Entwurf wurde als potenziell destabilisierend angesehen und 
ließ die Meiji-Führung einen Machtverlust der Zentralregierung und des Kaisers be-
fürchten.  

Insgesamt gab es erhebliche Proteste und Widerstand gegen die Entscheidung der 
japanischen Regierung, sich an dem autoritären Verfassungsmodell nach deutschem 
Vorbild zu orientieren. Liberale und demokratisch gesinnte Intellektuelle, politische 
Aktivisten sowie Mitglieder der aufstrebenden Mittelklasse und oppositionelle Par-
teien forderten eine repräsentative und freiheitliche Verfassung. Die Freiheitspartei 
(Jiyūtō) und die Konstitutionelle Fortschrittspartei (Rikken Kaishintō) kritisierten 
die Entscheidung der Regierung scharf und forderten eine Verfassung nach briti-
schem oder französischem Vorbild, die eine stärkere parlamentarische Kontrolle und 
umfassendere Bürgerrechte garantieren konnte.  

Die stärkste Reaktion kam von der Jiyū Minken Undō. Die Aktivisten dieser Bewe-
gung, darunter auch Ueki Emori selbst, sahen in der Entscheidung der Regierung 
einen Rückschritt in ihren Bemühungen um eine liberale Verfassung. Das gewählte 



178 Klaus Schlichtmann  

Modell der deutschen Reichsverfassung betonte die Macht des Kaisers zu sehr und 
schloss das Volk von einer wirklichen politischen Mitsprache aus. Durch Petitionen 
und organisierte Massenproteste und Versammlungen wurde versucht, im ganzen 
Land Druck auf die Regierung auszuüben.  

Der Hauptvorwurf war, dass die Regierung die Entscheidung für die Verfassung 
ohne breite Konsultationen mit der Bevölkerung getroffen hatte, wie man früh ge-
fordert hatte, also eine nationale Versammlung einzuberufen und eine Verfassung 
mit echter Bürgerbeteiligung zu entwerfen. Die Opposition nutzte Zeitungen, 
Pamphlete und öffentliche Foren, um die Vorteile einer liberaleren Verfassung zu 
propagieren.  

In einigen Fällen führte der Protest gegen das autoritäre Verfassungsmodell zu ge-
waltsamen Auseinandersetzungen. In Teilen des Landes, insbesondere in ländlichen 
Gebieten, wo sich Bauern und Landbesitzer der Bewegung angeschlossen hatten, 
kam es zu Aufständen und Aufruhr. Die Regierung reagierte mit Repressionen, ver-
haftete führende Vertreter der liberalen Bewegung, schloss Zeitungen und verbot 
politische Versammlungen. 

Obwohl die Proteste die Verabschiedung der Verfassung von 1889 nicht mehr hatten 
verhindern können, bildeten sie längerfristig die Grundlage für eine starke zukünf-
tige politische Kultur in Japan. Viele Intellektuelle und politische Aktivisten, die 
sich damals gegen das preußische Modell aussprachen, traten später in den 1920er 
Jahren wieder in Erscheinung, als Japan unter dem Einfluss der Taishō-Demokratie 
politische Reformen einführte. Ihr Widerstand prägte das politische Bewusstsein ei-
ner Generation, die für eine parlamentarische und repräsentative Regierung ge-
kämpft hatte. 

Nach dem 2. Weltkrieg trug Uekis Verfassungsentwurf entscheidend zur Entstehung 
der neuen, freiheitlich-demokratischen japanischen Verfassung bei – ein später Sieg 
und Triumph! 

Die Emser Depesche  

Die Gründung des Deutschen Reiches 1871, die zur deutschen Einigung führte, be-
ruhte in mancher Hinsicht auf einem Schwindel. Preußen wollte mit den europäi-
schen imperialen Mächten in einen Wettstreit treten und das Gleichgewicht zu sei-
nen Gunsten verändern, um im Konzert der Mächte zu dominieren und den Einfluss 
auf andere Nationen militärisch abzusichern.  

Die Depesche war ein Telegramm, das König Wilhelm I. von Preußen an Otto von 
Bismarck, den preußischen Ministerpräsidenten, schickte. Es berichtete über ein 
Treffen zwischen dem König und dem französischen Botschafter in Bad Ems, bei 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 179 

dem der Botschafter versichern sollte, dass kein Kandidat aus dem Haus der Hohen-
zollern jemals für den spanischen Thron zur Verfügung stehen dürfe.12  

Bismarck kürzte den Text, bevor er ihn veröffentlichte, um die Depesche provokati-
ver erscheinen zu lassen. Die Veröffentlichung der gefälschten Fassung in der Presse 
heizte die öffentliche Meinung auf beiden Seiten an. „Bismarck wusste ganz genau, 
dass die Veröffentlichung der redigierten Depesche aus Ems keine andere Antwort 
als die Kriegserklärung mehr zuließ: das hat er provoziert […] hier liegt […] seine 
‚Schuld‘ an diesem Krieg.“ (Salewski 1993, 90) Am 19. Juli 1870 erklärte Frank-
reich Preußen den Krieg.  

Wie auch immer man die Querelen zwischen den europäischen Herrscherhäusern 
beurteilen mag, die Manipulation der Emser Depesche veränderte nicht nur den Lauf 
der europäischen Geschichte. Sie förderte weltweit den Militarismus und Autorita-
rismus. Das Ereignis des Deutsch-Französischen Krieges beeinflusste die ideologi-
schen Strömungen der Zeit und führte zu einer Verschiebung in der internationalen 
Politik, in der militärische Stärke und autoritäre Führung zunehmend an Bedeutung 
gewannen. Der Historiker Michael Salewski bringt es auf den Punkt: „Die Völker 
lebten […] seit 1871 nicht so sehr in einer ‚Nachkriegs-‘ und ‚Friedenszeit‘ als in 
einer ständigen ‚Vorkriegszeit‘. […] Fortan würde der Krieg nie mehr das sein, was 
er im 18. und 19. Jahrhundert gewesen war.“ Salewski fragt weiter: „[...] hat die 
Politik der Europäischen Staatsmänner daraus die notwendigen Konsequenzen ge-
zogen?“ (Salewski 1993, 97 und 94)13 

Der erfolgreiche Einsatz von diplomatischer Manipulation und militärischer Macht 
zur Erreichung nationaler Ziele, wie es Bismarck demonstrierte,14 fand Nachahmer, 
sodass Japan und andere Länder begannen, ihre eigenen Streitkräfte nach preußi-
schem Vorbild zu modernisieren, was zu einem Wettrüsten und einer Militarisierung 
der Politik beitrug. Diese Entwicklung legte den Grundstein für die instabile geopo-

 
12  Königin Isabella II von Spanien hatte durch einen Putsch im September 1868 ihren Thron verloren. 

Es ging also um die Frage, wer ihr Nachfolger werden sollte. Ein möglicher Kandidat war Leopold 
von Hohenzollern, der mit dem preußischen König Wilhelm I., dem späteren deutschen Kaiser, ver-
wandt war. Otto von Bismarck riet zur Annahme des Angebotes und Leopold willigte im Juni 1870 
ein. Als der französische Botschafter in Spanien wenig später davon erfuhr, führte dies zu Protesten 
in Frankreich. Die französische Regierung drohte mit Krieg und Leopold zog seine Kandidatur zu-
rück. Frankreich fürchtete, dass ein Hohenzollern-Prinz auf einem spanischen Thron das europäische 
Machtgleichgewicht zugunsten Preußens verschieben würde. Auch könnte Preußen nun Frankreich 
von beiden Seiten – im Norden und im Süden – einkreisen. 

13  Auf heute bezogen könnte dies zu der Einsicht führen, dass eine Änderung dieser militaristischen 
Ausrichtung und eine Neuorientierung der Politik heute von Deutschland und Europa ausgehen muss, 
gegründet auf der Erkenntnis, dass Kriege nicht mehr geführt werden können.  

14  Bismarck hatte die entscheidende Weichenstellung vollzogen und den politischen Kurs bestimmt: 
„Nicht durch Reden und Majoritätsbeschlüsse werden die großen Fragen der Zeit entschieden – das 
ist der Fehler von 1848 und 1849 gewesen – sondern durch Eisen und Blut.“ (Rede am 30. Sept. 1862 
vor dem preußischen Landtag) Damit sei militärische Stärke (Eisen für Waffen und Blut für Opfer) 
notwendig für die Erreichung politischer Ziele, ein klares Zeichen gegen diplomatische oder parla-
mentarische Lösungen.  



180 Klaus Schlichtmann  

litische Lage in Europa, die 1914 in den Weltkrieg, den ersten „totalen Krieg“ mün-
dete. Die Erzielung der Reichseinheit diente nicht dem Zweck der Förderung des 
internationalen Friedens, wie ihn Victor Hugo und andere Pazifisten forderten; das 
neu gegründete Kaiserreich wollte expandieren und strebte nach einer dominanten 
Rolle auf der Weltbühne.  

Die Entscheidung Japans, deutsche Militärberater einzusetzen, hatte langfristige 
Auswirkungen auf die militärische Entwicklung des Landes und trug zur militäri-
schen Expansion Japans in den folgenden Jahrzehnten bei. Japan übernahm viele 
Aspekte der preußischen Militärorganisation, -ausbildung und -taktik, was zur Mo-
dernisierung und Stärkung der japanischen Armee beitrug. Dies hatte weitere Fol-
gen, die sich auch auf den Rest der Welt auswirkten. Die Übernahme des deutschen 
Verfassungsmodells hatte dabei eine entscheidende Rolle gespielt. 

Die Haager Friedenskonferenzen 

Letztendlich trug der deutsche Militarismus nach dem gewonnenen Krieg gegen 
Frankreich zum Scheitern der Haager Friedenskonferenzen bei. Mit der Gründung 
des Deutschen Kaiserreichs hatte Deutschland, besonders nach 1890 durch die nach 
Bismarcks Entlassung von Wilhelm II. initiierte sogenannte „Weltpolitik“, eine zu-
nehmend aggressive Außen- und Militärpolitik verfolgt, die sich in einem Expansi-
onsstreben und Wettrüsten widerspiegelte.  

Aber glaubte man wirklich, dass eine auf Gewalt und Abschreckung basierende eu-
ropäische Friedensordnung überlebensfähig war? War doch inzwischen die Idee ei-
ner Organisation des Friedens auf der Grundlage friedlicher Koexistenz zu weit fort-
geschritten, als dass sie noch ignoriert werden konnte. Die internationale Friedens-
bewegung, Diplomaten und selbst Regierungen unterstützten das Ziel der Haager 
Friedenskonferenzen, internationale Konflikte durch diplomatische Mittel zu lösen 
und Abrüstungsabkommen abzuschließen. Internationale Friedens- und Freiheitsbe-
wegungen hatten im 19. Jahrhundert, auch in Indien und in Ostasien, lautstark ihre 
Interessen artikuliert und die öffentliche Meinung beeinflusst und mobilisiert. Es 
war klar geworden, dass der Friede nicht militärisch gesichert werden kann. Für die 
„fraglos vorhandene Gemeinschaft der Interessen“ musste nun „die entsprechende 
internationale Organisation“ gefunden werden, wie der deutsche Völkerrechtler 
Walther Schücking bemerkte. (Schücking 1918, 63)  

Eine detaillierte Analyse und Kritik moderner Kriegsführung kam von dem polni-
schen Bankier Iwan Bloch (Jean de Bloch, 1836–1902). Diese erste Arbeit der Frie-
densforschung trug den Titel Der zukünftige Krieg in seiner technischen, wirtschaft-
lichen und politischen Bedeutung. Bloch forderte einen internationalen Gerichtshof 
und zeigte, dass zukünftige Kriege fatal wären (und damit unmöglich), und zwar aus 
drei Gründen: 1. Die moderne Kriegführung macht es unmöglich, einen schnellen 
Sieg zu erzielen, 2. die Zahl der Kriegstoten wäre übermäßig und 3. der Krieg der 
Zukunft würde eine wirtschaftliche Katastrophe herbeiführen. Das Buch wurde ins 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 181 

Französische, Englische, Deutsche und Japanische übersetzt und viel gelesen, unter 
anderem von den deutschen Militaristen, die den Krieg vorbereiteten. (Bloch 1899) 

Es erschien wie die Erfüllung eines Jahrhunderte alten Traums, wie er in zahlreichen 
europäischen Friedensplänen zum Ausdruck gekommen war, als im Mai 1899 der 
russische Zar Nicholas II (der Blochs Buch kannte) und Königin Wilhelmina der 
Niederlande offiziell zur ersten Haager Friedenskonferenz einluden. Die Zeit war 
reif für eine großartige Idee, eine Konferenz, eine Zusammenkunft der Nationen zur 
Abrüstung und Organisation des Friedens. Es war keine normale Friedenskonferenz, 
wie sie nach Beendigung eines Krieges üblich war: die durch die Aufklärung gut 
vorbereitete Konferenz fand in Friedenszeiten statt.  

Es war die Chance des Jahrhunderts, dem „Militarismus der zivilisierten Welt“ eine 
Absage zu erteilen, Ländern wie China und Japan den Abstieg „auf das Kriegsniveau 
von England, Frankreich, Deutschland und Russland“ zu ersparen und zu verhindern 
– wie der amerikanische Pazifist Benjamin Trueblood warnend anmerkte –, dass sich 
das „bewaffnete Lager Europa“ zum „bewaffneten Lager der Welt“ entwickelte. 
(Trueblood 1899, 52-53) Aber genau das passierte, aufgrund der politischen Ent-
wicklungen in Europa, und dabei hatte der deutsche Militarismus nach dem gewon-
nenen Krieg gegen Frankreich eine entscheidende Rolle gespielt.  

Deutschland, unter dem Einfluss seiner militärischen Führung und imperialistischen 
Ambitionen, zeigte wenig Interesse an den friedlichen Lösungen, die in Den Haag 
diskutiert wurden. Das Deutsche Reich war nicht bereit, seine militärischen Ambiti-
onen aufzugeben. Unterstützt wurde es u.a. von Österreich-Ungarn und der Türkei, 
nur europäische Länder, die gegen die obligatorische Gerichtsbarkeit stimmten, ins-
gesamt 11,3% der 1907 versammelten 44 teilnehmenden Nationen. Im Gegensatz 
dazu unterstützten unter anderem Russland, China, die USA, England und Frank-
reich das Ziel der Konferenzen, eine friedliche internationale Ordnung zu schaffen. 
Deutschlands Fokus auf militärische Stärke und Expansion stand in direktem Wi-
derspruch zu diesen friedlichen Bemühungen, die auch Japan unterstützt hatte. Dies 
trug letztlich zu ihrem Scheitern bei. Da die grundlegenden Spannungen und das 
Streben nach Macht und Einfluss in Europa nicht überwunden werden konnten, kam 
es zum Ausbruch des Ersten und schließlich des Zweiten Weltkriegs. Der einzige 
Ausweg heute, der eine Umkehr dieses Trends bewirken und aus der Spirale von 
Rüstungswettlauf und Krieg herausführen könnte, ist eine radikale Kehrtwende, die 
Bezug nimmt auf die Haager Friedenskonferenzen, angeführt wird von den europä-
ischen Mächten und idealiter initiiert von der Bundesrepublik Deutschland.  

Uekis freiheitliche Verfassung wurde schließlich nach dem Zweiten Weltkrieg zum 
Vorbild für den „detailliertesten, liberalsten und wichtigsten“ Verfassungstext, vor-
gestellt vom „Ausschuss zur Erforschung der Verfassung“ (kempô kenkyûkai) und 
verfasst von Suzuki Yasuzo (1904–1983), einem bedeutenden Ueki-Forscher. 



182 Klaus Schlichtmann  

(Kempō Chōsakai 1961, 303)15 Dieser Ausschuss wurde von prominenten japani-
schen Liberalen wie Takano Iwasaburo (1871–1949), Morito Tatsuo (1888–1984) 
und federführend von Suzuki Yasuzo geleitet. (Suzuki 1975) Suzuki veröffentlichte 
seine Vorschläge am 16. Dezember 1945 und legte anschließend dem Kabinett 
Shidehara seinen Entwurf für eine Verfassungsrevision vor. (McNelly 2000, 60) 
Theodore McNelly bestätigt, dass „sowohl [Milo] Rowell als auch Kades seine Be-
deutung für die Arbeit der Verfassungsschreiber der GS [Government Section] her-
vorgehoben haben.“ (McNelly 2000, 60 und Okoshi 2018, 13)16 Dies war der einzige 
japanische Verfassungsentwurf, der vollständig übersetzt und Ende 1945 „an 
MacArthur weitergegeben“ wurde. (Hellegers 2001, 502) Der Entwurf wurde um 
den 27. Dezember „in Japanisch und Englisch“ (Hellegers 2001, 766, Anm. 93) auch 
dem GHQ (General Headquarters) vorgelegt. (Schlichtmann 2023) Es war dieser 
Entwurf, von dem die Amerikaner später frei abschreiben konnten.  

Die japanische Verfassung wird häufig als ‚MacArthur‐Verfassung‘ bezeichnet, 
weil amerikanische Juristen sie während der Besatzung Anfang Februar 1946 in 
nur zehn Tagen geschrieben haben. Die Verfassung enthält jedoch einen beträcht-
lichen Anteil progressiven japanischen Denkens. Liberale Vorstellungen der Ja-
paner haben durch Milo E. Rowell im Hauptquartier (GHQ) des Oberkommandos 
der Alliierten Streitkräfte Eingang in den amerikanischen Entwurf gefunden. 
Rowell war verantwortlich für den Empfang der japanischen Vorschläge für die 
neue Verfassung, welche GHQ für seine Zwecke nutzen wollte. Der Entwurf, den 
die Amerikaner aus einer Anzahl von Vorschlägen japanischer nicht‐staatlicher 
Gruppen primär konsultierten, war von der kempō kenkyūkai. (Schlichtmann 
2009, 101, Anm. 104) 

Ueki starb am 23. Januar 1892 im Alter von 34 Jahren, kurz nachdem er bei den 
Wahlen 1890 noch einen Parlamentssitz bekommen hatte.  

 
15  Zitiert in Hori. 1988, 234. 
16  Milo Rowell (1903–1977) war ein amerikanischer Anwalt und Armeeoffizier, der vor allem für seine 

Rolle bei der Ausarbeitung der japanischen Verfassung bekannt wurde. Charles Kades (1906–1996) 
war Japan-Experte, Militäroffizier und mitverantwortlich für den sog. MacArthur-Entwurf der neuen 
japanischen Verfassung.  



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 183 

 
Das baufällige Haus (im Bild) wurde inzwischen abgerissen und lediglich das Arbeitszimmer in die 
„Liberty and People’s Rights Memorial Hall“ in Kochi, wo auch eine Statue von Itagaki Taisuke 
steht, verlegt. https://www.city.machida.tokyo.jp/bunka/bunka_geijutsu/cul/cul03/index.html 

  



184 Klaus Schlichtmann  

Literatur 

Arai, Hakuseki (1980): Told Round a Brushwood Fire: The Autobiography of Arai Hakuseki. Übersetzt 
und eingeleitet von Joyse Ackroyd. Tokyo: University of Tokyo Press. 

Bauer, Wolfgang (1971): China oder die Hoffnung auf Glück – Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen. 
München: Carl Hanser. 

Bloch, Jean de (1899): Der zukünftige Krieg in seiner technischen, volkswirtschaftlichen und politi-
schen Bedeutung. 6 Bde. Berlin. 

Breckenridge, Carol A.; van der Veer, Peter (Hrsg.) (1993): Orientalism and the Postcolonial Predica-
ment. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

Fujii, Masato (1982) Die Wahrheit über Japan. Tokyo: Nichi-Doku Kyokai. 

Ghadimi, Amin (2017): „The Federalist Papers of Ueki Emori: Liberalism and Empire in the Japanese 
Enlightenment.“, in: Global Intellectual History 2 (2): 196–229. 
https://doi.org/10.1080/23801883.2017.1364138. 

Häberle, Peter (2017): Die ‘Kultur des Friedens’ – Thema der universalen Verfassungslehre. Berlin: 
Duncker & Humblot. 

Hall, John Whitney (1968): Das japanische Kaiserreich. Frankfurt a. M.: Fischer. 

Hellegers, D. M. (2001): We, the Japanese People: World War II and the Origins of the Japanese Con-
stitution. 2 Bde. Stanford: Stanford University Press. 

Hori, Makiyo (1988): „The Constitution of Japan: A Logical Extension of the Ueki Draft Constitution 
(1881) and the American Constitution’s Bill of Rights.“, in: The United States Constitution. Its 
Birth, Growth and Influence in Asia, herausgegeben von Barton Starr, Hong Kong: Hong Kong 
University Press. 

Ienaga, Saburō (1949): Ueki Emori senshū (Selections of Ueki Emori). Tokyo: Iwanami. 

— (1967): Nihon kindai kempō shisōshi kenkyū (Forschung zur Geschichte des modernen japanischen 
Verfassungsdenkens). Tokyo: Iwanami Shoten. 

— (2018 (1955)): Kakumei shisō no senku-sha: Ueki Emori no hito to shisō (A Pioneer of Revolution-
ary Thought: The Person and Thought of Ueki Emori). Tokyo: Iwanami. 

Irokawa, Daikichi (1981): Jiyū minken (Die Bürgerrechte). Tokyo: Iwanami Shinsho. 

Kempō Chōsakai (1961): Kempō Seitei no Keikani Kansuru Shōiinkai, 47, Giji-roku (Bericht des 47sten 
Unterkomitees zur Entstehung der Verfassung Japans). 

Keene, Donald (1974): „Der erste Ansturm des Westens auf China und Japan.“, in: Der Ferne Osten – 
Geschichte und Kultur Chinas und Japans, herausgegeben von Arnold Toynbee, 189–209. Braun-
schweig: Georg Westermann. 

Kopf, David (1969): British Orientalism and the Bengal Renaissance: The Dynamics of Indian Modern-
ization, 1773–1835. Berkeley: University of California Press. 

Lequin, Frank (Hrsg.) (1990): The Private Correspondence of Isaac Titsingh, Vol. I (1785–1811). Ein-
führung und Herausgabe von Frank Lequin. Amsterdam: J.C. Gieben. 

McNelly, Theodore (2000): The Origins of Japan's Democratic Constitution. Lanham: University Press 
of America. 

Morifumi, Kuroki (2002): „Ueki Emori no taigai shisō (Ueki Emoris Gedanken zur Außenpolitik).“, in: 
Bulletin der Internationalen Universität Fukuoka, No. 7. 

Obata, Takasuke (2008): „Ueki Emori no kenpō kōsō ― ‘Tōyōdai nihonkokukokken'an’ kō (Ueki Emo-
ris Verfassungsvision: Gedanken zum ‚Verfassungsentwurf der großen japanischen Nation‘).“, in: 
Cultural Coexistence Studies, Graduate School of Social and Cultural Sciences, Okayama Univer-
sity, No. 6. 



 Ueki Emori und die japanische Freiheits- und Bürgerrechtsbewegung 185 

Okoshi, Tetsuji (2018): Makkaasaa to Shidehara sōri: kempō kyūjō no hatsuansha wa dochira ka? 
(MacArthur oder Ministerpräsident Shidehara – Wer schlug den Verfassungsartikel 9 vor?). To-
kyo: Daigaku Kyōiku Shuppan. 

Roth, Andrew (1946): Dilemma in Japan. London: Victor Gollancz. 

Said, Edward W. (1984): „Foreword.“ In Raymond Schwab, The Oriental Renaissance: Europe's Redis-
covery of India and the East, 1680–1880, vii–xi. New York: Columbia University Press. 

Salewski, Michael (1993): Deutschland. Eine politische Geschichte. Von den Anfängen bis zur Gegen-
wart. Band 2: 1815 bis 1990. München: C.H. Beck. 

Schlichtmann, Klaus (1997): „Japan und die beiden Haager Friedenskonferenzen 1899 und 1907. Vor-
bereitungen für den Eventualfall.“, in: Referate des 5. Japanologen-Tags der OAG in Tokyo, her-
ausgegeben von Werner Schaumann, München: Iudicium. 

— (2009): Friedensverfassungsrecht und kollektive Sicherheit. Japans Antrag auf Abschaffung des 
Krieges. Münster: LIT. 

— (2016): A Peace History of India: From Ashoka Maurya to Mahatma Gandhi. Delhi: Vij. 

— (2023): „Shidehara Kijuro and the Japanese Constitution’s War-Abolishing Article 9.“, in: Japan Fo-
rum 35 (2). 

Schücking, Walther (1918): Der Bund der Völker. Studien und Vorträge zum organisatorischen Pazifis-
mus. Leipzig: Der Neue Geist Verlag. 

Schwab, Raymond (1984): The Oriental Renaissance: Europe's Rediscovery of India and the East, 
1680–1880. New York: Columbia University Press. 

Schwebell, Gertrude C. (1881): Die Geburt des modernen Japan in Augenzeugenberichten. München: 
dtv. 

Trueblood, Benjamin (1899): The Federation of the World. Boston: Houghton Mifflin. 

Wakabayashi, Bob Tadashi (Hrsg.) (1998): Modern Japanese Thought. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 

Suzuki, Yasuzō (1975): Nihon kempōgakushi kenkyū (Japanische Verfassungsgeschichtsstudien). To-
kyo: Keisō Shobō. 

Zamoyski, Adam (2015): „Tanz um die Macht.“, in: ZEIT Geschichte, Nr. 2. Zugriff am 7. Mai 2025, 
https://www.zeit.de/zeit-geschichte/2015/02/wiener-kongress-hofburg-neuaufteilung-europa-napo-
leon/seite-2. 

Zöllner, Reinhard (1990): „Lorenz von Stein und kokutai.“, in: Oriens Extremus 33 (1): 1–20. 

 


