
ASIEN 166/167 (Januar/April 2023), S. 93–97 

Essay 

Brutaler Moralismus: Eine globale Perspektive auf 
den Extremismus1 

Biao Xiang 

Viele Tragödien des 20. Jahrhunderts hatten ihre Ursprünge in rationalen Ideen: 
wissenschaftlicher Rassismus, Nationalsozialismus, stalinistischer Kommunismus, 
neoliberaler Developmentalismus. Im 21. Jahrhundert stehen wir vor 
Herausforderungen, die sowohl von rationalen Ideologien als auch von irrationalen 
Impulsen ausgehen. Wie im 19. Jahrhundert ist die Gesellschaft entlang 
ideologischer Linien gespalten sowie von mystischen Überzeugungen und rohen 
Emotionen geprägt. 

Wir können den Rechtsextremismus im 21. Jahrhundert nicht verstehen, wenn wir 
ihn lediglich als eine von rationalen Ideologien angetriebene politische Bewegung 
betrachten. Aus diesem Grunde reicht es nicht, allein auf seine Worte zu fokussieren, 
sondern wir müssen untersuchen, wie Anhänger dazu kommen, die Welt auf diese 
Weise zu sehen, und wie sie ihre Ansichten zum Ausdruck bringen. Denn ihre 
Aussagen sind verworren. Die Botschaften ändern sich immer wieder, sind 
widersprüchlich und durchsetzt von Diskurspiraterie (wie Entlehnungen aus der 
Sprache anderer Bewegungen) und umkehrender Kritik (etwa indem sie Gegner als 
undemokratisch kritisieren). Schauen wir stattdessen auf ihre Gefühle und 
Ausdrucksformen, sind einige rote Fäden zu erkennen. 

Ausgehend von meinen Beobachtungen der chinesischen Ultranationalisten, die 
bestimmte Gemeinsamkeiten mit der europäischen extremen Rechten haben 
(obwohl die chinesischen Ultranationalisten in der chinesischen Öffentlichkeit aus 
komplexen historischen Gründen als „extreme Linke“ bezeichnet werden, haben sie 
mit den europäischen Linken nichts zu tun), bezeichne ich den zeitgenössischen 
politischen Extremismus als eine Form des „brutalen Moralismus“. Darunter 
verstehe ich eine Weltanschauung, nach der man sich moralisch berechtigt fühlt, 
andere Menschen – sowohl Mitbürger als auch und vor allem Ausländer und 

 
1  Dieser Essay war ursprünglich eine auf Englisch gehaltener Vortrag des Autors beim Symposium 

„Attack from the Right: Hostility to Democracy and the Extreme Right“, organisiert vom 
Kompetenznetzwerk Rechtsextremismusprävention (KompRex) am 6. Oktober 2022 in Berlin. 
Gionathan Lo Mascolo von KompRex und Mitarbeiterinnen vom Max-Planck-Institut für 
ethnologische Forschung haben den Text übersetzt und äußerst hilfreiche Hinweise zur 
Überarbeitung beigetragen. 



94 Biao Xiang 

Andersdenkende – anzugreifen. Dieser Angriff mag verbal oder auch körperlich 
sein. Hier ist zu betonen, dass Mitglieder der extremen Rechten oder 
Ultranationalisten nicht automatisch „brutale Moralisten“ sind: Sie werden zu 
brutalen Moralisten, wenn sie ihre extremen Meinungen nicht mehr auf gewaltfreie 
Weise vertreten, wenn sie meinen, sie hätten das Recht, Gegner zu dämonisieren, 
anzugreifen oder (in China) heimlich anzuzeigen. Brutaler Moralismus ist nicht nur 
antidemokratisch und antiliberal, sondern auch unsozial. Das heißt, er untergräbt die 
Grundlagen des menschlichen Miteinanders und Zusammenlebens. In jeder 
Gesellschaft, in der sie zum Vorschein kommen, sind diese extremistischen 
Tendenzen gefährlich – auch in nicht demokratischen Ländern wie China. 

Dies bedeutet auch, dass wir die Demokratie aus einer breiteren Perspektive 
betrachten müssen. Wir müssen darüber nachdenken, wie die Demokratie als Teil 
des gesellschaftlichen Lebens gestärkt werden kann, und sie als eine Art 
Lebensgestaltung sehen, die den Menschen einen Sinn und ein Ziel des Lebens gibt, 
und nicht lediglich allgemeine Grundsätze und formale Mechanismen bietet, durch 
die sich die öffentliche Verwaltung konstituiert. 

Brutale Moralisten sind brutal, weil sie die Grundrechte anderer missachten. Sie 
greifen ihre Gegner persönlich an, vor allem online. Sie sind moralistisch, weil sie 
ihre Brutalität mit strengen moralistischen Gründen rechtfertigen. Moralistisch ist 
nicht dasselbe wie moralisch. Personen einer sexuellen Minderheit zu verprügeln, 
kann in keiner Weise moralisch gerechtfertigt werden, aber aus der Sicht des Täters 
ist die Tat zutiefst moralistisch, weil er sich gezwungen sieht, die vermeintliche 
moralische Reinheit der Gesellschaft zu schützen. Bei der Moral geht es um 
Prinzipien, die das eigene Verhalten leiten; beim Moralismus geht es darum, andere 
in einer Schwarz-Weiß-Denkweise zu beurteilen. 

Der brutale Moralismus ist keine Rückkehr zu einem traditionellen 
Fundamentalismus auf Basis religiöser Überzeugungen. Vielmehr moralisiert der 
brutale Moralismus das, was traditionell als amoralisch verstanden wurde, wie z. B. 
den Kampf um Macht. Gewalt wird als heroisch gefeiert; traditionelle moralische 
Werte, wie der Respekt vor dem Leben, werden als Heuchelei abgetan. So sehen 
beispielsweise die chinesischen Ultranationalisten Putins Krieg als moralische 
Verteidigung seiner Würde nach jahrelanger Demütigung durch den Westen. Da die 
Welt eine Dschungelgesellschaft und zutiefst ungerecht sei, müsse die moralische 
Haltung der Kriegsgegner lediglich ein Vorwand für die Aufrechterhaltung der 
westlichen Vorherrschaft sein. Die liberalen Grundsätze des Westens seien 
hochtrabende Worte, mit denen die Schwachen und Naiven getäuscht werden sollen, 
und stellen daher eine Doppelmoral dar. Die Ukraine verdiene die brutale 
Bestrafung, sie sei vom Westen willentlich manipuliert und habe ihre ganze Würde 
und moralische Existenzgrundlage verloren. Manche von ihnen nennen das Land das 
„Bordell Osteuropas“. In dieser moralistischen Weltanschauung zählt das Leben des 
Einzelnen wenig. 



 Brutaler Moralismus: Eine globale Perspektive auf den Extremismus 95 

Die Brutalität wird durch moralistische Argumente gerechtfertigt und als Zeichen 
von Authentizität dargestellt. Brutalität gilt als Beweis moralischen Mutes: dass man 
es wagt, seine wirklichen Meinungen auszusprechen. Es wird als ehrenwerter Akt 
der Aufrichtigkeit gesehen, Verachtung für die Grundsätze der Gleichheit, der 
Freiheit, des Friedens und der Rechtsstaatlichkeit als leere Behauptungen zum 
Ausdruck zu bringen. Sich lautstark gegen liberale Nettigkeiten auszusprechen, wird 
als befreiend, ermächtigend und auch als Vergnügen empfunden. 

Hinter der Verknüpfung von Brutalität und Moralismus steht die Selbstidentifikation 
der Extremisten als Opfer. Sie betonen stets, dass ihnen Unrecht zugefügt worden 
sei. China, so die chinesischen Ultranationalisten, sei vom westlichen Imperialismus 
tyrannisiert, und die Chinesen haben unter dem Kapitalismus westlicher Prägung 
gelitten. Opfer zu sein bedeutet für sie auch, dass sie sich einerseits nach direkter 
Vergeltung sehnen und andererseits nach Schutz suchen – d. h., sie streben nicht 
nach systemischen Veränderungen. Sie sind keine Reformer, Revolutionäre oder gar 
Rebellen. Gefangen in diesem „Opfer-Täter-Beschützer“-Rahmen, grollen sie dem 
Täter und wünschen sich einen Beschützer. 

Die sozialen Ursprünge dieses Opfergefühls sind vielfältig. Einer davon ist der 
moralisierende Ton im vorherrschenden globalen politischen Diskurs. In der Welt 
nach dem Kalten Krieg, die von einer einzigen Supermacht dominiert wird, ist der 
Humanitarismus zu einem Modus des Regierens geworden, und die Menschenrechte 
dienen als moralisches Prinzip zur Rechtfertigung militärischer Interventionen. Das 
liberale Ideal wird in einen militanten Moralismus verwandelt. Dieser weltweit 
vorherrschende Moralismus bietet allerdings keine Hilfe bei konkreten Fragen des 
Lebensunterhalts; darüber hinaus wird den Benachteiligten dadurch quasi ihre 
Stimme entzogen: Denn egal, wie ungerecht man die gegenwärtigen Zustände 
empfindet, man kann die Grundsätze der individuellen Freiheit und der 
Menschenrechte nicht in Frage stellen. Die Mächtigen haben ein Monopol auf die 
guten Worte. Dies zeigt sich besonders deutlich in der Berichterstattung über den 
Krieg in der Ukraine durch die Mainstream-Medien in den USA und im Vereinigten 
Königreich. In diesem Kontext mögen diejenigen, die sich ausgegrenzt und zum 
Schweigen gebracht fühlen, es als ganz natürlich empfinden, auf brutale Art und 
Weise moralistische Behauptungen über ihren Selbstwert aufzustellen. 

Da der Westen den Krieg gegen Russland militärisch gewinnt, gibt es vielfältige 
Anzeichen dafür, dass der vorherrschende liberale Moralismus noch dominanter 
wird. Dieser gestärkte Moralismus könnte dem Neoliberalismus den Weg für eine 
Rückkehr in großem Stil öffnen. Der militärisch-industrielle Komplex in den USA 
weitet sich rasch zu einem globalen Militär-Industrie-Finanz-Medienkomplex aus, 
wiederum unter dem Deckmantel des liberalen Moralismus. Solange der 
hegemoniale militante Moralismus herrscht, wird auch der lokale brutale 
Moralismus fortbestehen. 



96 Biao Xiang 

Was können wir also tun? 

- Wir können anerkennen, dass der brutale Moralismus unsozial ist, egal ob in 
einer demokratischen oder nicht-demokratischen Gesellschaft (z. B. in 
China). Auf dieser Grundlage kann eine sehr breite gemeinsame Front zur 
Bekämpfung von Extremisten aufgebaut werden. 

- Wir können den militanten moralistischen Diskurs in den Mainstream-
Medien zurückdrängen. Die extremen Rechten haben keine einheitliche 
Identität; ihre Darstellung als eine solche kohärente Einheit darf nicht 
verstärkt werden. 

Während der COVID-Pandemie haben einige junge chinesische Ultranationalisten 
ihre Ansichten geändert, weil sie aus erster Hand erfahren hatten, wie schädlich der 
unsoziale Charakter des brutalen Moralismus ist. Sie änderten sich aufgrund ihrer 
eigenen Lebenserfahrungen – nicht aufgrund der Argumente anderer. Anstatt die 
extremen Rechten auszugrenzen oder zu verteufeln, müssen wir einen Weg finden, 
ihnen andere Erfahrungen anzubieten. Was würde passieren, wenn sie mit der 
Herausforderung, praktische Fragen zu lösen, konfrontiert werden? 

- Schließlich können wir vom Beispiel der traditionellen chinesischen Medizin 
einige nützliche Einsichten ableiten, wie wir eine soziale Herausforderung 
diagnostizieren und behandeln. Während die westliche Biomedizin eine 
Krankheit in Isolation betrachtet und sich auf die Beseitigung von genau 
identifizierten Krankheitsursachen konzentriert, geht es in der chinesischen 
Medizin darum, das Immunsystem des Körpers so zu stärken, dass der Körper 
die Krankheitsursache selbst überwindet. Die westliche Medizin sucht nach 
Feinden, die chinesische Medizin sucht nach Freunden. 

Um klar zu sein: Extremistisches Denken ist feindlich für die Gesellschaft und 
kriminelle Aktivitäten müssen durch das Gesetz geahndet werden. Dennoch sind die 
Menschen, die von extremistischem Denken beeinflusst werden, unterschiedlich, sie 
kommen aus den verschiedensten Hintergründen, werden aus vielfältigen Gründen 
dafür anfällig – und sie können diese Denkweise auch jederzeit aufgeben. Sie sollten 
nicht als Feinde behandelt werden, vor allem nicht als moralische Feinde. Ein 
effektiverer Weg, um voranzukommen, besteht darin, das soziale Gefüge selbst zu 
stärken, wie es die chinesische Medizin tun würde. Ein starkes soziales Gefüge 
ermöglicht es den Menschen, zwischenmenschliches Vertrauen aufzubauen, über 
unterschiedliche Standpunkte hinweg zu kommunizieren, zuversichtlich in die 
Zukunft zu blicken und Fremden gegenüber gastfreundlich und aufgeschlossen zu 
sein. Solche Bemühungen können als „soziale Reparatur“ bezeichnet werden. 

Um soziale Reparaturen durchführen zu können, braucht China mehr Demokratie, 
und Europa muss die Demokratie vielleicht ausweiten und reformieren. (Reformen 
sind immer effektiver als Schutzmaßnahmen, um die Demokratie zu stärken.) Trotz 
der Unterschiede in den formalen politischen Systemen brauchen sowohl China als 
auch Europa eine im Leben verankerte sinnhafte Demokratie. Eine sinnhafte 



 Brutaler Moralismus: Eine globale Perspektive auf den Extremismus 97 

Demokratie ist eine demokratische Lebensform, die gewöhnlichen Menschen einen 
Sinn vermitteln kann. Militanter liberaler Moralismus ist keine sinnhafte 
Demokratie, selbst wenn er die Form einer Demokratie annimmt. Offene Debatten 
am Arbeitsplatz oder in der Nachbarschaft sind sinnhafte demokratische Formen, 
auch wenn es kein formelles Verfahren gibt. Der Aufbau einer sinnhaften 
Demokratie und die soziale Reparatur sind gemeinsame Aufgaben, denen wir in 
allen Teilen der Welt trotz aller Unterschiede und systemischen Zwänge nachgehen 
müssen. 

 

Nachtrag: Der vorliegende Aufsatz wurde im Oktober 2022 anlässlich eines 
Symposiums des Kompetenznetzwerks Rechtsextremismusprävention verfasst. In 
meinem Vortrag ging ich der Frage nach, warum sich chinesische Ultranationalisten 
in den letzten Jahren zunehmend brutale Ansichten und Kommunikationsweisen 
angeeignet haben – damit meine ich, dass sie dem Leiden Anderer gegenüber 
gleichgültig sind. Diese Brutalität basiert nicht auf Hass gegen irgendwelche 
Gruppen, sondern entstammt einer blinden Nichtbeachtung der Gefühle und 
Erfahrungen anderer Menschen. Da mein Vortrag an Aktivisten im Kampf gegen 
Rechtsextremismus gerichtet war, wollte ich mit meiner Analyse der chinesischen 
Erfahrung Denkanstöße geben, um über die Lage in Europa zu reflektieren, und 
umgekehrt. Diese Methode, neue Einsichten zu gewinnen, nenne ich „Interreferenz“. 

Seitdem hat sich einiges geändert. In China sind die brutalen Moralisten weniger 
laut geworden: Es ist weniger salonfähig, die Gefühle Anderer zu missachten, wenn 
viele Chinesen unter dem Konjunktureinbruch leiden. Gleichzeitig hat im Westen 
eine andere Art von Brutalismus an Kraft gewonnen, die mit der Entfaltung des 
Schreckens in Gaza ersichtlich wurde. Ein Teil der politische Klasse fühlt sich einer 
bestimmten moralischen Sensibilität verpflichtet, die offensichtlich dazu führt, die 
Lage der Palästinenser auf brutaler Weise zu missachten. Diese Haltung ist mit dem 
militanten Moralismus des liberalen politischen Diskurses verwandt, der in diesem 
Aufsatz als eine Ursache der wahrgenommenen „Opferposition“ der extremen 
Rechten diskutiert wird. Aber diese Entwicklung hat auch spezifische historische 
Wurzeln und tiefgreifende soziopolitische Folgen für die Demokratie heute. Meine 
Hoffnung ist es, dass dieser Aufsatz und die Perspektive der Interreferenz dazu 
beitragen, die vertrackten Zusammenhänge zwischen Brutalität und Moralismus in 
verschiedenen Kontexten zu entwirren. 

 

Xiang Biao 
Direktor der Abteilung ‚Anthropologie des wirtschaftlichen 
Experimentierens‘, Max-Planck-Institut für ethnologische 
Forschung  
xiang@eth.mpg.de 


