
ASIEN 144 (Juli 2017), S. 36–57 

Article 

Die deutsche Südasienforschung im Wandel der 
Zeit 

Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 

Summary 
In 2006 the German Association for Asian Studies became host to the ongoing 
working group “Modern South Asia” (Arbeitskreis “Neuzeitliches Südasien”). This was 
the first such platform for scholars in Germany working on Modern South Asia that 
strived to link them beyond disciplinary boundaries. The reasons for this relatively 
late endeavor of interdisciplinary networking are manifold, and are discussed in depth 
in the article. Among other reasons, explanations are to be found in the particular 
history of institutionalized research on South Asia in Germany — meaning Indology. 
This discipline has been dominated by a focus on Old Indian languages, literatures, 
philosophies, and religions since its establishment at the beginning of the 19th 
century. Despite German scholars from other disciplines — mainly History and the 
Social Sciences — developing selective research projects related to modern South 
Asia from the mid-20th century onward, these new academic interests would barely 
lead to an institutionalization of Modern South Asian Studies. Only from the 1990s 
onward did this gradually change, with the economic liberalization of India, emerging 
trade relations between Germany and that country, the new geopolitical relevance of 
the region post-9/11, and overall increased media attention being given to the region 
in Germany. Accompanying these developments, a growing number of research 
groups in a variety of disciplines emerged to conduct research on a diverse range of 
current social, political, economic, or environmental phenomena in South Asia — 
developments manifested also by an enlarged number of South Asia-oriented 
funding initiatives. The transformation of research related to South Asia in recent 
years has thus brought out a new mode of interdisciplinary knowledge production, 
one driven particularly by young scholars. 

Keywords: South Asia, Modern South Asian Studies, Indology, history of science, 
transformation of area studies, transforming research landscapes, German South 

Asian Studies 

Carmen Brandt ist Juniorprofessorin für Gegenwartsbezogene Südasienwissen-
schaft an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn. Für ihre Dissertation 
untersuchte sie die Darstellung nicht-sesshafter Gruppen in Bengalen, während sie 
in ihrem aktuellen Forschungsprojekt vergleichend die soziokulturellen 
und -politischen Dimensionen von Schrift im modernen Südasien untersucht. 

Kirsten Hackenbroch ist Vertretungsprofessorin für Humangeographie und Mensch-
Umwelt-Beziehungen an der Ludwig-Maximilians-Universität München. In ihrer 
Dissertation untersuchte sie Aushandlungsprozesse des Zugangs zu öffentlichen 
Räumen für ärmere Bevölkerungsgruppen in Dhaka. Derzeit befasst sie sich mit 
Akteuren und Diskursen der nachhaltigen Stadtentwicklung in Bangladesch und 
Südindien. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 37 

Einleitung 
Während die Deutsche Gesellschaft für Asienkunde (DGA) seit nun mehr als 50 
Jahren Forschenden zum modernen Asien eine Plattform bietet, war die Gründung 
des interdisziplinären Arbeitskreises „Neuzeitliches Südasien“ im Jahre 2006 nicht 
nur eine Erweiterung der DGA, sondern stellte eine wichtige Wegmarke für die 
deutsche Südasienforschung dar. Bis dahin gab es weder innerhalb der DGA noch in 
Deutschland überhaupt eine vergleichbare Plattform, die das Ziel verfolgte, 
Südasienforschenden aus den unterschiedlichsten Disziplinen zu ermöglichen, sich 
zu vernetzen, auszutauschen und gemeinsam ihre Interessen zu vertreten. Nach 50 
Jahren Bestehen der DGA und 10 Jahren des Arbeitskreises „Neuzeitliches 
Südasien“ ist es Zeit, einen Blick auf die Geschichte der deutschen Südasien-
forschung zu werfen und dabei zu fragen, warum es erst im Jahr 2006 zu der 
Gründung einer interdisziplinären Plattform für Forschende zum modernen Südasien 
kam. Die Ursachen für diesen Umstand sind komplex und mannigfaltig, weshalb 
eine chronologische Darstellung der Geschichte der Südasienforschung unter 
Berücksichtigung dieser Leitfrage am sinnvollsten erscheint. Doch einführend soll 
erst einmal verdeutlicht werden, weshalb der Begriff „Südasien“, eine 
wissenschaftliche Plattform für die gesamte Region (und nicht nur für einzelne 
Staaten) und eine interdisziplinäre Vernetzung Südasienforschender essenziell sind. 
Auch wenn der Begriff „Südasien“ im deutschsprachigen Raum noch immer nicht 
so weit verbreitet ist wie sein Pendant „South Asia“ in englischsprachigen Ländern, 
kann man seine kontinuierliche Verbreitung als Bezeichnung für die Region, die 
auch heute noch im deutschen Sprachgebrauch oftmals als „indischer Subkontinent“ 
(vormals eher einfach „Indien“ oder „Vorderindien“) bezeichnet wird, beobachten. 
Dabei wird der Begriff „Südasien“ analog zu den in der deutschen Öffentlichkeit 
bereits fest etablierten Termini „Ostasien“, „Südostasien“ und „Zentralasien“ 
verwendet, um den weltpolitischen Entwicklungen, bei denen der Begriff „indisch“ 
heute vornehmlich geopolitische Verwendung für den 1947 gegründeten Staat 
Indien findet, gerecht zu werden. Besonders in Staaten, die nicht immer gute 
bilaterale Beziehungen mit Indien haben, wie zum Beispiel Pakistan, stößt eine 
Subsumierung unter dem Begriff „indischer Subkontinent“ auf Ablehnung, da dieser 
aus heutiger Perspektive gegebenenfalls mit hegemonialen Machtbestrebungen 
assoziiert werden kann. Die weiteren Südasien zugerechneten Länder sind 
Bangladesch, Nepal, Sri Lanka, Bhutan, die Malediven und gemäß einigen 
Kategorisierungen auch Afghanistan. Ausschlaggebend für die Subsumierung dieser 
Staaten unter dem Begriff „Südasien“ ist nicht nur die geographische Lage und 
Einheit, die diese Länder bilden und die durch Ozeane, Gebirgsketten und Wüsten 
von anderen Regionen abgegrenzt wird, sondern auch die gemeinsame 
soziokulturelle Geschichte kleinerer und bisweilen umfangreicherer Gebiete, von 
der britischen Kolonialzeit in der jüngeren Vergangenheit bis hin zur sogenannten 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 38 

Indus-Zivilisation, die sich vor mehr als 4.000 Jahren weit über das gegenwärtige 
Pakistan hinaus erstreckte. 
Dass es sinnvoll ist, noch heute bestimmte Aspekte dieser Region Staatsgrenzen 
übergreifend zu studieren, wird an zahlreichen verbindenden und grenzunab-
hängigen Faktoren und Phänomenen deutlich. Neben bilateralen Konflikt-
potentialen, die die Entstehung der modernen südasiatischen Staaten ab 1947 mit 
sich gebracht hat, wie zum Beispiel in Form von Wasserkonflikten oder illegalen 
Migrationsbewegungen, sind es vor allem die kulturellen, linguistischen und 
religiösen Gemeinsamkeiten, die zu einer Forschung über Staatsgrenzen hinweg 
auffordern. So ist zwar Indien der Staat mit der größten Hindu-Bevölkerung, jedoch 
war Nepal das weltweit einzige Land, dessen Staatsreligion bis 2006 der 
Hinduismus war. In Südasien leben weit mehr Muslime als in der gesamten 
arabischen Welt, vor allem in Pakistan, Indien, Bangladesch und auf den Malediven, 
während Bhutan und Sri Lanka auch noch heute stark vom Buddhismus geprägt 
sind, dessen Ursprungsregion in Südasien – jedoch nicht im heutigen Bhutan oder 
Sri Lanka – liegt. Einige der meistgesprochenen Erstsprachen der Welt, die zudem 
über reiche Literaturtraditionen verfügen, sind nicht nur in Südasien beheimatet, 
sondern werden über heutige Staatsgrenzen hinweg gesprochen, zum Beispiel 
Bengalisch in Bangladesch und Ostindien, Pandschabi und Hindi/Urdu in Pakistan 
und Nordwestindien, Tamil in Südindien und Sri Lanka sowie mehrere indoarische 
Sprachen einschließlich Awadhi und Nepali in Nordindien und Nepal. Allein diese 
wenigen Punkte zeugen von einer Komplexität, die nicht nur einen Blick auf die 
gesamte Region, sondern auch Interdisziplinarität fordert, da wohl kaum Forschende 
lediglich einer Disziplin die verschiedenen und vielschichtigen Aspekte Südasiens 
begreifen und begreifbar machen können. Umso erstaunlicher ist es, dass Südasien 
bis Mitte des 20. Jahrhunderts fast ausschließlich durch eine einzige Disziplin 
wissenschaftliche Beachtung fand: nämlich die Indologie. Der Ursprung dieses 
Faches ist in einer Zeit zu verorten, die unter anderem die literarische Strömung der 
Romantik hervorbrachte, die bis heute das Bild Indiens in Deutschland mitprägt. 
Schon der Name dieser Disziplin verdeutlicht jedoch, dass die Komplexität des 
heutigen Südasiens nicht Forschungsgegenstand dieser sein kann – und auch nicht 
ist. 

Die Entdeckung Indiens durch deutsche Intellektuelle 
Eine Beschäftigung mit Sprachen, Kulturen und Religionen Südasiens durch 
Deutsche fand punktuell bereits vor dem 19. Jahrhundert statt. So waren die 
Kulturen, Mythen und Legenden Südasiens vereinzelt schon vorher Gegenstand von 
literarischen Werken, oftmals fantastischen, aber auch enzyklopädischen 
Publikationen und Reiseberichten (vgl. z. B. Dharampal-Frick 1994), während 
andererseits Sprachen zum Gegenstand systematischer Erfassung durch deutsche 
Missionare wurden. Der Jesuit Heinrich Roth (1620–1668) hat unter anderem eine 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 39 

Sanskrit-Grammatik erstellt, die allerdings erst 1988 publiziert wurde (Roth 1988). 
Wesentlich mehr Zeugnisse sind von protestantischen Missionaren überliefert, 
zuvorderst Bartholomäus Ziegenbalg (1682–1719), der Anfang des 18. Jahrhunderts 
eine Tamil-Grammatik schrieb und die Bibel ins Tamilische übersetzte. Das 
Interesse beider Gelehrter, die über Jahre hinweg aufgrund ihrer Missionstätigkeit in 
Südasien lebten, an den Sprachen und auch Kulturen des damals als „Indien“ 
bekannten Raumes war größtenteils pragmatischer Natur: Ohne ein tieferes 
Verständnis der Einheimischen war deren erfolgreiche Missionierung wohl kaum 
möglich. Zwar nahm man auch in Deutschland, zumindest in einigen Kreisen, die 
Aktivitäten von Roth und Ziegenbalg wahr, allerdings löste erst Ende des 18. 
Jahrhunderts das altindische Drama Śakuntalā unter vielen deutschen Intellektuellen 
ein erhöhtes Interesse an Indien und zuweilen eine wahre Indienbegeisterung aus. So 
brachte Johann Gottfried Herder (1744–1803) seine Bewunderung für diese weit 
entfernte, unbekannte, aber in den romantischsten Facetten imaginierte Region in 
seinem Gedicht „Indien“ zum Ausdruck (Herder 1836: 333): 

Sanftes Gefühl der Indier gab dem Schalle zum Führer 
Nicht die gröbere Luft, gab ihm den Aether zum Reich. 
Er nur bildet den Ton zur zarten himmlischen Stimme, 
Die die Empfindungen spricht, die die Empfindungen weckt, 
Und entführet der gröberen Luft die Seelen der Menschen 
In ein einsam Gebiet, in das ätherische Land, 
Wo nicht rasselt der Wagen, der jetzt den Wolken entschwebet, 
Wo nur häusliches Glück bildet der Götter Genuß, 
Wo Sakontala lebt mit ihrem entschwundenen Knaben, 
Wo Duschmanta sie neu, neu von den Göttern empfängt.1 
Sey mir gegrüßt, o heiliges Land, und Du Führer der Töne, 
Stimme des Herzens, erheb’ oft mich im Aether dahin! 

Vor allem den sogenannten Romantikern (vgl. z. B. Behler 1968; Lütt 1998; Willson 
1964), zu denen Herder allerdings nicht gezählt wird,2 bot Indien offensichtlich 
alles, was sie in ihrer Heimat, die zu dieser Zeit von tiefgreifenden 
gesellschaftlichen Umbrüchen gekennzeichnet war, vermissten. Das rationale 
Denken der Aufklärung, die Säkularisierung von Staat und Gesellschaft, der Beginn 
der Industrialisierung und einschneidende Ereignisse wie die Französische 
Revolution und die darauffolgenden Kriege in Europa führten bei einer Vielzahl 
deutscher Literaten zu einer Art Weltflucht. Obwohl sich die meisten Romantiker 
                                                           
1  In sieben Akten schildert der indische Dichter Kālidāsa die aus dem „Mahābhārata“ bekannte 

Liebesgeschichte zwischen Śakuntalā, dem schönen Halbgöttermädchen aus der Einsiedelei im Wald, 
und dem König Duṣyanta, der sich in diese während eines Jagdausflugs verliebt. Das Drama, das im 
Sanskrit „Abhijñānaśākuntalam“ heißt und wohl spätestens im 5. Jh. u. Z. entstanden ist, weckte aus 
den unterschiedlichsten Gründen ein verstärktes Interesse an Indien unter deutschen Intellektuellen.  

2  Auch wenn Herder nicht zu den Romantikern gezählt wird, so übten seine Werke nicht nur einen 
erheblichen Einfluss auf eine Vielzahl von Romantikern aus, sondern seine romantischen 
Ausführungen zu Indien stehen denen der Romantiker in nichts nach. Letztendlich sind die Begriffe 
„Romantik“ und „romantisch“ zu dieser Zeit entstanden, weshalb die Epoche der Romantik auch erst 
im Nachhinein entsprechend bezeichnet wurde.  



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 40 

vornehmlich der eigenen unmittelbareren Geschichte und Kultur mitsamt ihrer 
volkstümlichen Elemente zuwandten, nahm auch die Beschäftigung mit dem alten 
Indien unter einigen Vertretern der Romantik, wenn in einigen Fällen auch nur 
vorübergehend, einen hohen Stellenwert ein. Der Blick in die Ferne – sowohl 
räumlich als auch zeitlich – nährte nicht nur die Sehnsucht nach grenzenloser 
Harmonie zwischen Natur und Mensch, längst vergessenem Heldentum und dem 
Ausleben von Emotionen, sondern beflügelte auch die Fantasie zahlreicher Dichter 
und Schriftsteller und weckte den Wissensdurst einiger Geisteswissenschaftler, die 
zwar nicht alle der Romantik zugeordnet werden, aber dennoch romantische 
Vorstellungen von Indien hatten. Neben literarischen Werken und 
wissenschaftlichen Abhandlungen von Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775–
1854), Novalis (1772–1801), Joseph Görres (1776–1848), Georg Friedrich Creuzer 
(1771–1858) und Matthias Claudius (1740–1815) waren es vor allem die Brüder 
Friedrich (1772–1829) und August Wilhelm (1767–1845) Schlegel, die zu dem 
romantischen Indienbild beitrugen (Halbfass 1990: 73), wie es auch noch heute in 
Deutschland oft anzutreffen ist (vgl. Brandt 2016). 

Johann Wolfgang von Goethe und Kālidāsas Śakuntalā 
Dass Kālidāsas Śakuntalā nicht nur die Aufmerksamkeit der deutschen Romantiker 
weckte, wird auch an Johann Wolfgang von Goethes (1749–1832) Begeisterung für 
dieses altindische Werk deutlich. So ließ sich Goethe für das „Vorspiel auf dem 
Theater“ im Faust (1808) wahrscheinlich von dem ähnlich einleitenden Dialog in 
Kālidāsas Werk inspirieren. Tatsächlich war Goethe einer der ersten Deutschen, die 
dieses Drama lasen; noch vor der Veröffentlichung schickte Georg Forster (1754–
1794) im Mai 1791 eine Abschrift seiner Übersetzung des Werkes an Goethe. 
Bereits am 1. Juni 1791 teilte dieser in einem Brief Friedrich Heinrich Jacobi (1743–
1819) seine Begeisterung mit (Mommsen 2015: 538): 

Will ich die Blumen des frühen, die Früchte des späteren Jahres, 
Will ich was reizt und entzückt, will ich was sättigt und nährt, 
Will ich den Himmel die Erde mit Einem Namen begreifen; 
Nenn ich Sakontala dich und so ist alles gesagt. 

So begeistert Goethe von dem Werk an sich war, so viel Unbehagen bereitete ihm 
offensichtlich der Umstand, dass Forsters Sakontala (vgl. z. B. Forster 1803) 
lediglich eine Übersetzung von William Jones’ englischer Übersetzung war, die 
wiederum auf einer Übersetzung ins Lateinische basierte, die Jones mit Hilfe eines 
Brahmanen erstellt hatte. Gegenüber August Wilhelm Schlegel soll Goethe 1804 in 
einem Gespräch geäußert haben (Mommsen 2015: 538, Fußnote 1): 

I am glad to hear that your brother means to translate the Sacontala. I shall rejoice 
to see that poem as it is and not as we have it from the „moral Englishman“.3 

                                                           
3  Das Zitat stammt aus einer englischsprachigen Überlieferung von Henry Crabb Robinson (1775–

1867). 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 41 

William Jones (1746–1794), der „moralische Engländer“, ab 1783 Richter in 
Kalkutta, gründete bereits ein Jahr später gemeinsam mit einigen Landsleuten, die in 
der damaligen Hauptstadt des von Briten dominierten Indiens stationiert waren, die 
Asiatick Society,4 um sich u. a. intensiv dem Studium einheimischer Sprachen und 
Kulturen zu widmen. Mit seinen Ausführungen zur Verwandtschaft von Griechisch, 
Latein und Sanskrit legte er nicht nur den Grundstein für die moderne historisch-
vergleichende Sprachwissenschaft, sondern ist aufgrund seiner Übersetzungen von 
altindischen Werken letztlich auch für die deutsche Indienbegeisterung 
verantwortlich. Neben Kālidāsas Śakuntalā erreichte so auch das von ihm übersetzte 
Gītagovinda das deutsche Literaturpublikum. Warum Goethe Jones 1804 lakonisch 
„moral Englishman“ nannte, wird anhand von Anmerkungen über seine Lektüre von 
Jones’ Gītagovinda-Übersetzung und Friedrich Hugo von Dalbergs (1760–1812) 
Übersetzung ins Deutsche in einem Brief an Friedrich Schiller aus dem Jahre 1802 
deutlich. Vor allem rügt er jedoch den deutschen Übersetzer (Mommsen 2015: 539): 

Das englische [sic] der Gita Govinda habe ich nun auch gelesen und muß, leider, 
den guten Dalberg einer pfuscherhaften Sudeley anklagen. [William] Jones sagt in 
seiner Vorrede: er habe dieses Gedicht erst wörtlich übersetzt und dann 
ausgelassen, was ihm für seine Nation zu lüstern und zu kühn geschienen habe. 
Nun läßt der deutsche Übersetzer nicht allein nochmals aus, was ihm von dieser 
Seite bedenklich scheint, sondern er versteht auch, sehr schöne, unschuldige 
Stellen, gar nicht und übersetzt sie falsch. Vielleicht übersetz ich das Ende, das 
hauptsächlich durch diesen deutschen Mehltau verkümmert worden ist, damit der 
alte Dichter wenigstens in der Schöne vor Ihnen erscheinen möge, wie ihn der 
englische Übersetzer lassen durfte. 

Der Gedanke, das Ende von Jones’ Übersetzung selbst ins Deutsche zu übertragen, 
um dem Werk gerechter zu werden, wurde von Goethe zwar nicht umgesetzt 
(Mommsen 2015: 539, Fußnote 3), jedoch entsprach sein Verlangen nach einer 
richtigen und schönen Übersetzung dem Zeitgeist der deutschen Philologie. Just zu 
dieser Zeit wurden nämlich die Grundlagen für die wissenschaftliche 
Auseinandersetzung mit den Schwierigkeiten des Übertragens eines Textes von 
einer Sprache in eine andere, von einer Kultur in eine andere, von einer Epoche in 
eine andere geschaffen – unter anderem mit Friedrich Schleiermachers (1768–1834) 
Abhandlung „Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersezens“ (Schleiermacher 
1838 [1813]). 

Die Etablierung der deutschen Indogermanistik und Indologie 
Nur drei Jahre später begründete Franz Bopp (1791–1867) mit seinem Werk „Über 
das Conjugationssystem der Sanskritsprache in Vergleichung mit jenem der 
griechischen, lateinischen, persischen und germanischen Sprache“ (Bopp 1816) die 

                                                           
4  Diese Gesellschaft heißt heute, nach mehreren Namensänderungen, The Asiatic Society. Sie ist nicht 

zu verwechseln mit der 1823 von Henry Thomas Colebrooke gegründeten Royal Asiatic Society of 
Great Britain and Ireland, mit der sie aber assoziiert ist. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 42 

historisch-vergleichende indoeuropäische Sprachwissenschaft bzw. Indogerma-
nistik,5 für deren Studium auch noch heute zumindest Basiskenntnisse des Sanskrits 
zwingend sind. So nüchtern Bopps Studie klingt und auch ist, so wäre diese ohne 
seine Lektüre von Friedrich Schlegels zuweilen stark romantisierender Publikation 
„Über die Sprache und Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begründung der 
Alterthumskunde; Nebst metrischen Übersetzungen Indischer Gedichte“ (Schlegel 
1808), die auch ein leidenschaftliches Plädoyer für die Etablierung von 
Indienstudien an deutschen Universitäten enthielt, wohl nie entstanden. Es scheint 
deshalb auch nur gerecht, dass 1818 der erste Lehrstuhl im deutschsprachigen 
Raum, dessen Inhaber einen altindischen Forschungsschwerpunkt hatte, dem Ansatz 
Friedrich Schlegels folgte: Während Friedrichs Interesse am alten Indien sowie 
dessen Sprachen und Literaturen auf der Suche nach der Universalpoesie längst 
nachgelassen hatte, wurde sein Bruder August Wilhelm Schlegel Professor für 
Literatur und Kunstgeschichte an der Universität in Bonn (heute: Rheinische 
Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn) und führte das von seinem Bruder 
Eingeleitete fort, als er 1821 die Lehrerlaubnis für indische Themen erhielt. Franz 
Bopp, dessen Interesse am Sanskrit vornehmlich sprachwissenschaftlicher Natur 
war, wurde im gleichen Jahr Professor für Orientalische Literatur und allgemeine 
Sprachkunde an der Friedrich-Wilhelms-Universität (heute: Humboldt-Universität) 
in Berlin und etablierte dort die Sanskritforschung. 
Die beiden Wissenschaftler gelten heute als Pioniere der deutschen Indologie, wobei 
ihre Forschungsinteressen innerhalb der Disziplin weit auseinander lagen: Schlegel 
wollte vornehmlich die altindische Kultur und Literatur in all ihren Facetten 
durchdringen, und Sanskrit galt ihm dabei wohl lediglich als ein Hilfsmittel. Bopp 
hingegen stellte Sanskrit, dessen Vergleich mit anderen Sprachen und philologisch 
genaue Übersetzungen in den Mittelpunkt seiner Forschungstätigkeit. Noch im 20. 
Jahrhundert waren einige deutsche Indologen, z. B. Herman Lommel (1885–1968), 
Paul Thieme (1905–2001) und Karl Hoffmann (1915–1996), auch Indogermanisten 
bzw. vice versa. Diese beiden Fächer wurden jedoch bereits im 19. Jahrhundert 
formal getrennt. Die Indologie als Disziplin, die sich vornehmlich der Erforschung 
der Philosophie und der Religionen des alten Indiens widmet, wurde im 19. 
Jahrhundert so an mehreren deutschen Universitäten institutionalisiert und 
avancierte sehr schnell zur einflussreichsten Indologie weltweit. An britischen 
Universitäten wurde nicht selten Sanskrit von Deutschen unterrichtet, zum Beispiel 
von Friedrich Max Müller (1823–1900) in Oxford, und noch heute gibt es in 
Deutschland elf Lehrstühle, an denen Sanskrit prioritär gelehrt wird, während nach 
wie vor an verschiedenen Orten Europas und Nordamerikas Indologie-Lehrstühle 
mit Personen besetzt sind, die ihre Ausbildung an deutschen Universitäten 
absolvierten; am bekanntesten ist wohl Michael Witzel (Harvard University). 

                                                           
5  Bopp selbst lehnte diesen Begriff ab. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 43 

Die deutsche Indologie und Saids Orientalismus-Vorwurf 
Die Gründe und Motive für ein Sanskrit-Studium, die Auseinandersetzung mit 
altindischen Werken, altindischer Philosophie und den schriftlichen Quellen der 
autochthonen Religionen Südasiens – vornehmlich Hinduismus, Buddhismus und 
Jainismus – lassen sich zweifelsohne, damals wie heute, nicht verallgemeinern und 
können wie im Falle von Schlegel und Bopp sehr unterschiedlich sein. Dennoch sah 
sich auch die deutsche Indologie konfrontiert von den pauschalen Vorwürfen 
Edward Saids in seinem Buch „Orientalism“ (Said 2001 [1978]) gegen alle 
Disziplinen, die sich mit dem sogenannten Orient beschäftigen, sowie von 
Publikationen, die offensichtlich von Said inspiriert waren, wie Ronald Indens 
„Imagining India“ (Inden 2000 [1990]) und Pascale Rabault-Feuerhahns „L’archive 
des origines. Sanskrit, philologie, anthropologie dans l’Allemagne du XIXe siècle“ 
(Rabault-Feuerhahn 2008). Die Vorwürfe der eurozentristischen Konstruktion eines 
essentialistischen Indienbildes, das der Überhöhung des eigenen Selbstbildes und 
nicht selten kolonialen, imperialistischen und rassistischen Interessen diene, stießen 
und stoßen bei vielen Indologen auf Gegenwehr und führten so zu spannenden 
Abhandlungen, die ein differenzierteres Bild zu zeichnen suchten (vgl. z. B. Franco 
und Preisendanz 1997; Grünendahl 2012). 
Die im gegebenen Rahmen leider nur skizzenhaften Ausführungen zur Entstehung 
der deutschen Indologie deuten vor allem auf eines hin: Die Anfänge zeugen eher 
von einem großen Wissensdurst, der in einigen Fällen von einer romantischen 
Sehnsucht nach dem Mythischen und der Suche nach einer Universalpoesie sowie 
der Ursprungsregion der Europäer beeinflusst war. Letztere wurde von vielen in 
Indien vermutet, weil das vedische Sanskrit bis zur Entdeckung der hethitischen 
Sprache Ende des 19. Jahrhunderts auf dem Gebiet der heutigen Türkei als älteste 
indogermanische Sprache galt. Diese Beweggründe mögen aus heutiger Sicht 
romantisch oder gar utopisch wirken, jedoch sind sie kein Beleg für eine bewusste 
Generierung und Konstruktion von Wissen über Indien, um dieses intellektuell, 
ökonomisch oder gar militärisch zu unterwerfen; solche Vorwürfe könnte man 
allenfalls deutschen Missionaren wie Roth oder Ziegenbalg machen. Natürlich kann 
und darf nicht ausgeschlossen werden, dass sich individuelle Forscher tatsächlich 
aus derartigen Gründen mit dem alten Indien beschäftigten und zudem 
Forschungsergebnisse von der Politik6 instrumentalisiert wurden, jedoch scheint ein 
pauschaler Vorwurf gegen eine ganze Disziplin, deren Vertreter hauptsächlich in 
einer Region lebten, die keinerlei politisches und wirtschaftliches Interesse an 
Südasien hatte, nicht besonders sinnvoll und zeugt eher von mangelnder Kenntnis 
der Materie. 

                                                           
6  Die wohl fatalste Instrumentalisierung indologischer Forschungen von Seiten der Politik findet 

allerdings im gegenwärtigen Indien statt, wo sogenannte Hindu-Nationalisten das alte Indien in 
ähnlichen Facetten konstruieren und Stimmung gegen religiöse Minderheiten (vor allem Christen und 
Muslime) machen. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 44 

Die Rezeption der Indologie in Indien 
Neben der noch immer zum Teil hitzigen Debatte zum Ursprung und der daraus 
entstandenen Verantwortung der Indologie in der Gegenwart, auch unter deutschen 
Indologen (vgl. z. B. Michaels 2004; Grünendahl 2015), äußerten sich bereits im 19. 
Jahrhundert indische Intellektuelle kritisch gegenüber der gesamten europäischen 
Indologie – allerdings aus ganz anderen Gründen. So schrieb zum Beispiel der 
bengalische Schriftsteller Bankimchandra Chattopadhyay (1838–1894) im Oktober 
1882 in einem Leserbrief an die Tageszeitung The Statesman (Chattopadhyay 1960: 
206): 

I did mean to say that the fundamental doctrines of the Hindu religion and its vast 
details are what no European scholar understands and what no European scholar is 
competent to teach. […] [T]here are many other things in Indian literature and 
Indian philosophy – other things than the religious doctrines – which no European 
scholar understands, and no European scholar is competent to teach. 

Diese Äußerung Bankims basiert auf der Überzeugung, dass ausgezeichnete 
Sprachkenntnisse allein das Fehlen einer persönlichen Verankerung in einer Kultur, 
von deren Werten man überzeugt ist, nicht ausgleichen können. Diese Haltung wirkt 
jedoch aus heutiger Perspektive möglicherweise ambivalent und widersprüchlich, 
wenn man Bankims Lebenslauf und Werk näher betrachtet: Auch wenn Bankim, der 
Autor des indischen Nationalliedes „Vande Mātaram“ und einer der wichtigsten 
Wegbereiter des indischen Nationalismus, nicht nur stark von westlicher Bildung 
geprägt war, sondern über dreißig Jahre auch als Beamter im Dienste der Briten 
seinen Unterhalt verdiente, sprach er den europäischen Indologen die Kompetenz ab, 
bestimmte Aspekte indischer Religionen, Literaturen und Philosophien allumfassend 
zu verstehen. Gleichzeitig widmete er sich aber oft mit Hilfe von Ausgaben 
europäischer Indologen dem Studium der indischen Philosophie und stützte sogar 
seine Argumentationen, zum Beispiel im Rahmen seiner Ausführungen zur 
Reinkarnation, auf die Ausführungen europäischer Indologen (Harder 2001: 226f.). 
So wenig, wie wir heute nachvollziehen können, dass Bankim an eine 
hermeneutische Grenze glaubte, die europäischen Indologen den Zugang zu Kultur, 
Literaturen und Religionen Indiens verweigerte (Harder 2001: 224), aber trotzdem 
bei der nächstbesten Gelegenheit auf europäisch-indologische Erkenntnisse 
zurückgriff, genauso wenig werden wir wohl zweifelsfrei die Gründe der ersten 
deutschen Indologen für ihr Studium der altindischen Sprachen und Literaturen 
eruieren können. 
Heute muss man jedoch feststellen, dass die deutsche Indologie von vielen Indern 
geschätzt wird, da in dieser auch eine Bestätigung des eigenen Kultur- und 
Literaturschatzes gesehen wird, die nicht selten auch mit (hindu-)nationalistischen 
Tendenzen und der Überhöhung des Selbstbildes, das nach Anerkennung von außen 
strebt, einhergeht. Dennoch wird insbesondere von indischen Intellektuellen oftmals 
noch immer die gesamte Disziplin kritisiert. So warf der indische Germanist Anil 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 45 

Bhatti der deutschen Indologie vor, zum Entstehen eines einseitigen Indienbildes 
beigetragen zu haben (Bhatti 1987: 17): 

Ob positiv oder negativ gewertet, war Indien eine vergangene Größe. 
Ursprungstraum, verlorenes Paradies, Wiege der Kultur, Kindheit der Menschheit 
etc. Die Gegenwart war ein matter Abglanz, ja degenerierte Stufe der einstigen 
Glorie. Neben dieser Verweigerung der Gleichzeitigkeit wurden durch 
Dichotomisierungen und Abgrenzungen „moderne“ Eigenschaften wie 
Wissenschaft, Rationalität, Philosophie diesem Indien abgesprochen. 

Ein starker Fokus auf das alte Indien führt jedoch nicht nur zu einer „Verweigerung 
der Gleichzeitigkeit“, sondern zudem zu einer Außerachtlassung jener heutigen 
südasiatischen Staaten, die zwar geographisch wie das moderne Indien auch 
‚Nachfolgestaaten‘ der „vergangenen Größe“ – des alten Indiens – sind, jedoch 
terminologisch und auch im Rahmen indologischer Forschungen kaum 
Berücksichtigung finden. Hierbei stellen lediglich Nepal und Sri Lanka – 
offensichtlich aufgrund ihrer hinduistisch und buddhistisch geprägten 
Alltagskulturen und noch immer vorhandenen relevanten Traditionen und 
Manuskripte – Ausnahmen dar, während die wesentlich bevölkerungsreicheren, 
jedoch vom Islam geprägten Staaten Bangladesch und Pakistan kaum jemals das 
Interesse von Indologen wecken. Auch heute noch beschränken sich indologische 
Forschungen oftmals ausschließlich auf alles ‚authentisch Indische‘, vor allem auf 
die Sprachen und Religionen, die dort autochthon sind. Die Verbreitung des Islams 
in Südasien und die Entstehung muslimisch geprägter Großreiche zu Beginn des 13. 
Jahrhunderts scheinen in dieser Hinsicht eine wichtige Zäsur darzustellen. 
Tatsächlich sind allerdings wohl weniger der Islam und die damit verbundenen 
Veränderungen in Südasien ausschlaggebend für den Fokus indologischer 
Forschung auf das alte Indien als vielmehr die Quellenlage, die sich zu jener Zeit 
extrem veränderte. 

Von der Indologie zur Südasienwissenschaft 
Zu den Quellen, die das Hauptinteresse zu Beginn der deutschen Indologie geweckt 
hatten, gehören vornehmlich Schriftzeugnisse in altindoarischen (Vedisch, 
klassisches Sanskrit) und allenfalls mittelindoarischen Sprachen (z. B. Pali, der 
Sprache früher buddhistischer Texte, oder verschiedenen Prakrits). Spätestens ab 
dem 13. Jahrhundert gab es jedoch einen gravierenden Einschnitt, als nicht nur 
Persisch als neue Schriftsprache in Südasien eine wichtige Rolle einnahm, sondern 
auch eine rege schriftliche Literaturproduktion in Vorformen moderner 
südasiatischer Sprachen begann. Im Vergleich zu Disziplinen wie der Arabistik, 
Japanologie oder Sinologie, in denen man selbstverständlich auch mit sehr 
unterschiedlichen Formen der klassischen und modernen Sprachen arbeitet, gab es 
in Südasien eine wesentlich stärkere Ausdifferenzierung bei den modernen 
Literatursprachen, weshalb es auch kein direktes Kontinuum zwischen der 
klassischen Quellensprache Sanskrit und den schriftlichen Quellen in den 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 46 

zahlreichen modernen Sprachen des gegenwärtigen Südasiens gibt. Ein Kontinuum 
zwischen der jeweiligen klassischen und modernen Schriftsprache kann man nur bei 
wenigen drawidischen Sprachen wie Kannada und Tamil feststellen, deren 
Stellenwert in der deutschen Indologie jedoch sehr gering ist.7 
Die linguistische Heterogenität des gegenwärtigen Südasiens und der Umfang an 
schriftlichen Quellen in klassischen, vormodernen und modernen Sprachen ist 
allenfalls mit der sprachlichen Vielfalt Europas vergleichbar: Allein im heutigen 
Indien gibt es 23 offizielle Sprachen auf Unionsebene, während die einzelnen 
indischen Bundesstaaten weitere offizielle Sprachen verankert haben. Und auch die 
anderen Staaten, besonders Nepal und Pakistan, sind sprachlich nicht minder 
heterogen. Aber während jahrhundertelang Latein in weiten Teilen Europas eine 
ähnliche Rolle wie Sanskrit in Südasien gespielt hat, gab es in Europa analog zur 
Ausdifferenzierung schriftlicher Quellen in modernen Sprachen die Schaffung 
entsprechender Regional- oder Literaturwissenschaften. Folglich käme auch in den 
relevanten Disziplinen, wie zum Beispiel der Anglistik oder Romanistik, heute wohl 
kaum jemand auf die Idee, für die Untersuchung religiöser oder soziokultureller 
Phänomene der einschlägigen modernen Gesellschaften vornehmlich lateinische 
Quellen zu konsultieren. Obgleich in der Indologie immer wieder gegenwärtige 
Phänomene mit Hilfe von Sanskrit-Quellen erklärt werden, haben auch einige 
Fachvertreter die Notwendigkeit des Studiums der modernen südasiatischen 
Sprachen durchaus erkannt. Diese, oftmals lediglich Hindi, werden allerdings 
zumeist in der philologischen Tradition der Indologie gelehrt und erforscht, d. h. 
nicht um soziokulturelle Fragestellungen mit sozialwissenschaftlichen Methoden zu 
bearbeiten, sondern um sich literarische Werke zu erschließen und zu analysieren. In 
diesem Zusammenhang wurde hilfsweise der Begriff „Moderne Indologie“ 
eingeführt, um sich von der „Klassischen Indologie“ abzugrenzen, zum Beispiel am 
Südasien-Institut in Heidelberg. Diese Abteilung wurde mittlerweile jedoch in 
„Neusprachliche Südasienstudien“ umbenannt, was sich auch in den heutigen 
Lehrinhalten widerspiegelt und dem gegenwärtigen Trend entspricht. 
Seit Beginn des neuen Jahrtausends gibt es punktuell im deutschsprachigen Raum 
Bestrebungen, eine Südasienwissenschaft bzw. Südasienkunde oder Südasienstudien 
zu etablieren, um den Mangel einer modernen Regionalwissenschaft, die sich 
hauptsächlich mit dem neuzeitlichen Südasien beschäftigt, zu beheben. In einigen 
Fällen wird eine Verbindung zwischen philologischer Quellenarbeit und 
sozialwissenschaftlichen Methoden angestrebt, wie zum Beispiel am Südasien-
Seminar der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. An anderen Standorten 
spielen schriftliche Quellen in südasiatischen Sprachen hingegen eine eher 
marginale Rolle; hier dient der Spracherwerb oftmals primär der Durchführung 
qualitativer Interviews. Die Gründe für die nur zögerliche Etablierung einer 
Disziplin, die die politischen, religiösen, soziokulturellen und wirtschaftlichen 
                                                           
7  Eine Ausnahme stellt die Kölner Tamilistik dar. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 47 

Entwicklungen im gegenwärtigen Südasien gegebenenfalls unter Bezugnahme 
moderner südasiatischer Sprachen untersucht, sind vielfältig. 
Neben der linguistischen Heterogenität des heutigen Südasiens, die ein Kontinuum 
für die Arbeit mit klassischen und modernen Quellen in der Wissenschaft erschwert, 
spielen selbstverständlich auch politische und hochschulpolitische Faktoren eine 
wichtige Rolle. Zum einen war in der BRD sowohl das politische als auch das 
wirtschaftliche Interesse an Südasien bis in die 1990er Jahre im Vergleich zu 
anderen Ländern bzw. Regionen sehr gering, weshalb es kaum Nachfrage für 
entsprechende Expertise zum modernen Südasien gab – und wenn doch, so schien 
Englisch für diesen Zweck ausreichend. Auf der anderen Seite waren die deutsche 
Indologie und ihre Forschung zum alten Indien weltweit berühmt und lange Zeit 
tonangebend, weshalb man in der BRD einen entsprechenden Exotenschutz genoss, 
ohne dass man den Fokus auf neue Forschungsthemen oder das moderne Südasien 
richten musste. Hinzu kam, dass mit der Gründung der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft im Jahre 1845 eine der ersten Fachvertretergemein-
schaften für Orientalisten, zu denen sich auch noch heute viele Indologen zählen, 
entstand (vgl. Mangold 2004: 290f.), die seitdem Netzwerke begünstigt und 
entsprechenden Einfluss ausübt. Auch wenn die westdeutsche Universitätslandschaft 
ab den 1960er Jahren generell ausgebaut wurde, könnte diese Art von Netzwerken 
möglicherweise den Ausbau der Indologie bei gleichzeitig nur marginaler 
Berücksichtigung des gegenwärtigen Südasiens erklären: Von 1954 bis 1984 wurde 
die Anzahl der Lehrstühle für Indologie von fünf auf 25 erhöht (Wagner 2001: 23), 
wobei man die Erforschung des modernen Südasiens weiterhin überwiegend 
anderen Disziplinen, wie zum Beispiel der Ethnologie, überließ. 

Die Südasienforschung in der DDR und BRD 
In der DDR wiederum war es interessanterweise ein Indologe, der den Grundstein 
für eine moderne Regionalwissenschaft legte. Als Walter Ruben (1899–1982) 1950 
an die Humboldt-Universität in Ostberlin berufen wurde, bekam die dortige 
Indologie eine völlig neue Ausrichtung (vgl. z. B. Maschke und Tschurenev 2014). 
Zwar war Ruben selbst ein ‚Klassischer‘ Indologe, jedoch sah er die zwingende 
Notwendigkeit, das moderne Indien zu verstehen. Ganz im Einklang mit der 
Staatsideologie der DDR, mit der er sich zweifelsohne identifizieren konnte 
(Maschke und Tschurenev 2014: 170f.), schrieb Ruben über den Zweck dieser 
Neuausrichtung in seiner „Einführung in die Indienkunde“ unter anderem Folgendes 
(Ruben 1954: 1f.): 

Die Indienkunde hilft mit, den amerikanischen Kosmopolitismus zu schlagen, 
indem sie die wertvolle Eigenartigkeit der indischen gesellschaftlichen 
Entwicklung herausschält. Sie fördert gleichzeitig die Völkerfreundschaft, indem 
sie uns die historisch gewordene psychische Eigenart der indischen Völker 
verstehen läßt. […] Was Karl Marx von den Philosophen verlangte, daß sie die 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 48 

Welt nicht nur interpretieren, sondern verändern helfen sollen, das gilt auch von 
den Indologen.8 

Durch die bewusste Abgrenzung von der ‚Klassischen‘ Indologie, die Ruben auch 
kritisch als „objektivistische Indienkunde“ (Ruben 1954: 2) bezeichnete, konnte sich 
– ausgehend von dem durch Rubens Initiative im Jahre 1951 gegründeten Institut für 
Indienkunde – eine rege Forschung zu den gesellschaftlichen und kulturhistorischen 
Entwicklungen des modernen Indiens und später auch anderer südasiatischer Länder 
vornehmlich an verschiedenen Institutionen Berlins etablieren, zum Beispiel an der 
Akademie der Wissenschaften der DDR. Die gegenwartsbezogene Südasien-
forschung in der DDR wurde vor allem durch die aktive Indienpolitik der 
Sowjetunion auf der Suche nach außenpolitisch Verbündeten und Handelspartnern 
begünstigt, die auch in der DDR die Förderung entsprechender Expertise verlangte. 
Zwar waren deshalb sowohl die moderne Südasienforschung als auch die 
südasienrelevante Lehre in der DDR Bestandteile der marxistisch-leninistischen 
Gesellschaftswissenschaften, die zum größten Teil als Kaderschmieden fungierten, 
jedoch bedeutete dies nicht automatisch, dass individuelle Forscher nicht auch 
genug Freiraum hatten, um bemerkenswerte und innovative Studien 
hervorzubringen. So wurden die Arbeiten zur indischen Arbeiterklasse der beiden 
Historikerinnen Annemarie Hafner und Petra Heidrich auch von ihrem 
westdeutschen Kollegen Dietmar Rothermund geschätzt (vgl. Rothermund 1998). 
Umso tragischer ist es, dass die Südasienwissenschaft in Berlin wie fast alle 
ostdeutschen Regionalwissenschaften nach der deutschen Wiedervereinigung 
rigoros abgewickelt wurde (vgl. Strauch 2014), ohne die über Jahrzehnte generierte 
Expertise effektiv in die gesamtdeutsche Hochschullandschaft einzubinden. Auch 
wenn zumindest Teile der Südasienwissenschaft an der Humboldt-Universität 
erhalten blieben und einige Südasienforscher der Akademie der Wissenschaften der 
DDR zum Beispiel am 1996 gegründeten Zentrum Moderner Orient (heute: Leibniz-
Zentrum Moderner Orient) in Berlin weiterforschten, avancierte nach der 
Wiedervereinigung folglich das 1962 etablierte Südasien-Institut (SAI) in 
Heidelberg zum Hauptzentrum für die deutsche Forschung zum modernen Südasien. 
Anders als das Institut für Indienkunde in Ost-Berlin wurde das SAI nicht auf 
Initiative eines Indologen gegründet, sondern verdankt seine Gründung unter 
anderem dem Theologen Wilhelm Hahn und dem Historiker Werner Conze (Wagner 
2001: 28). Bezeichnend für diese Gründung war aber auch hier das wachsende 
Interesse an mehr Expertise zu sogenannten Entwicklungsländern und potentiellen 
Kooperationen mit diesen. Heute gibt es am SAI Abteilungen für 
Entwicklungsökonomie, Ethnologie, Geographie, Geschichte Südasiens, Politische 
Wissenschaft Südasiens, Kultur- und Religionsgeschichte Südasiens (Klassische 

                                                           
8  Dieses Zitat mag auf den ersten Blick antiquiert klingen, jedoch sind einige heutige Vertreter der 

sogenannten Postcolonial oder Subaltern Studies von ähnlich programmatischen Ansätzen 
beeinflusst. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 49 

Indologie) und Neusprachliche Südasienstudien (ehemals Moderne Indologie), von 
denen lediglich die letzten beiden großen Wert auf die Einbeziehung 
originalsprachlicher Quellen legen, während dies in den anderen Abteilungen für die 
Forschungsarbeiten nicht zwingend notwendig ist. 
Dank dem hohen Stellenwert der englischen Sprache in Südasien und der regen 
Produktion wissenschaftlicher Literatur auch auf Englisch in südasiatischen Ländern 
konnten sich jedoch nicht nur am SAI verschiedenste Disziplinen umfangreich 
dieser Region widmen, ohne dabei automatisch auf Quellen in südasiatischen 
Sprachen zurückgreifen zu müssen. Im Laufe der Zeit konnte sich so auch an 
anderen deutschen universitären und außeruniversitären Institutionen eine rege 
Südasienforschung entwickeln. Hier sind besonders die ethnologischen, 
geographischen, historischen, kunsthistorischen, soziologischen, politik-, religions- 
und wirtschaftswissenschaftlichen Forschungen an Universitäten hervorzuheben, zu 
denen die umfangreichen Sammlungen mit Südasienbezug an Museen und 
Bibliotheken und die Forschungsschwerpunkte individueller Forscher oder kleinerer 
Forschergruppen an außeruniversitären Einrichtungen wie zum Beispiel dem 
Arnold-Bergstraesser-Institut in Freiburg oder der Stiftung Wissenschaft und Politik 
in Berlin hinzukommen.9 Diese bereits in den letzten Jahrzehnten des vorigen 
Jahrhunderts vielfältige Südasienforschung zeugte von einem wachsenden Interesse 
an dieser Region, jedoch kritisierte Christian Wagner in seiner 2001 veröffentlichten 
Studie zur deutschen Südasienforschung zu Recht, dass es sowohl an einer durch 
Planstellen untermauerten Institutionalisierung der Südasienforschung innerhalb der 
einzelnen nicht-regionalwissenschaftlichen Disziplinen mangele als auch an einer 
fachübergreifenden Vertretung (Wagner 2001: 43). Das erstgenannte Defizit liegt 
noch immer vor, da die Forschung zu Südasien im Rahmen nicht-
südasienwissenschaftlicher Institutionen häufig von den Forschungsinteressen 
einzelner Personen oder von zeitlich begrenzten Projekten abhängt; sobald diese 
Personen die Institution verlassen, ihre Forschungsregion ändern oder die Projekte 
beendet sind, wird oftmals auch die Forschung zu Südasien komplett eingestellt. Der 
zweite Missstand konnte dank der Gründung des interdisziplinären Arbeitskreises 
„Neuzeitliches Südasien“ innerhalb der DGA im Jahre 2006 behoben werden. 
Obwohl bei weitem nicht alle Südasienforschenden Mitglied dieser Vereinigung 
sind, schaffte es dieser Arbeitskreis dennoch zum ersten Mal, Südasienexperten 
verschiedenster Disziplinen und Institutionen zusammenzubringen, um der 
Südasienforschung im deutschsprachigen Raum mehr Gewicht zu verleihen und im 
Zuge des wachsenden Interesses an Expertise zum gegenwärtigen Südasien 
Ansprechpartner für Kultur, Politik, Medien und Wirtschaft zu sein. 

                                                           
9  Für einen umfangreichen Überblick der westdeutschen Südasienforschung siehe Wagner 2001: 21–

46. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 50 

Gründe für das wachsende Interesse an Südasienexpertise 
Das wachsende Interesse der deutschen Öffentlichkeit am gegenwärtigen Südasien 
geht auf mehrere Faktoren zurück, deren Ursprünge in den 1990er Jahren zu finden 
sind. Hierbei ist insbesondere die wirtschaftliche Liberalisierung Indiens, die 1991 
eingeleitet wurde, hervorzuheben. Indien als potentielles Investitionsland und 
wachsender Absatzmarkt rückte nur zögerlich in das deutsche Bewusstsein, das 
Indien vorher zumeist entweder als romantisierte Region voller Spiritualität oder 
verarmtes Entwicklungsland wahrnahm (vgl. Brandt 2016). Jedoch spätestens im 
Jahr 2000, als man in Deutschland den IT-Fachkräftemangel durch das Anwerben 
indischer Fachkräfte ausgleichen wollte,10 wurde deutlich, welches Wirtschafts-
potential in den letzten Jahren in Indien entstanden war. Die wachsende Nachfrage 
nach Indienexpertise in den Bereichen Politik und Wirtschaft führte in den Jahren 
darauf zu einer Schwemme von Indien-Einführungen auf dem Büchermarkt (z. B. 
Müller 2006; Ihlau 2006; Rothermund 2008), während kompetente und weniger 
kompetente Berater ihre Indienexpertise der Wirtschaft anboten. 
Heute sind die deutschen Erwartungen Indien gegenüber wieder gesunken, jedoch 
ist Indien mittlerweile in die globalen Wirtschaftsbeziehungen als Produktionsstätte 
und Absatzmarkt komplett eingebunden. Auch deutsche Unternehmen lassen 
mittlerweile in Indien produzieren (wie zum Beispiel Volkswagen seit 2009 im 
Umland von Pune) oder versuchen, dort ihre Produkte individuell oder mit Hilfe von 
Konzernen abzusetzen; die Metro Group eröffnete 2003 in Bangalore den ersten 
Großmarkt. Zudem wird die Intensivierung der Wirtschaftsbeziehungen zwischen 
Indien und Deutschland bis heute von der deutschen Politik gefördert. So stand auch 
der Besuch des damaligen Außenministers Frank-Walter Steinmeier bei 
Premierminister Narendra Modi im Jahr 2014 unter dem Zeichen neuer 
Wirtschaftsbeziehungen mit Schwerpunkten auf erneuerbaren Energien, 
Infrastruktur und IT sowie den Initiativen „Smart Cities“ (technologieorientierte 
Stadtentwicklung) und „Cleaning of Rivers“ (The Hindu 2014). Wie ernst den 
beiden Staaten wirtschaftliche Kooperationen sind, wurde nur wenige Monate später 
auch in Deutschland medienwirksam demonstriert, als der indische Premiermister 
im April 2015 gemeinsam mit Bundeskanzlerin Angela Merkel die „Hannover 
Messe“ eröffnete. 
Die deutsche Außenpolitik schenkt der Region jedoch bereits seit 1998 erhöhte 
Aufmerksamkeit: Ende Mai 1998 erklärte sich Indiens Erzfeind Pakistan nach 
erfolgreichen Atomtests zur Atommacht, nachdem Indien ein paar Wochen zuvor 
zum ersten Mal seit 1974 Atomtests durchgeführt hatte. Der Status als Atommacht 
erhöhte vor allem Indiens internationale Bedeutung merklich – auch wenn die 

                                                           
10  Indische IT-Experten kamen letztlich in geringerer Zahl nach Deutschland als erwartet. Das Thema 

der Migration aus Indien bleibt jedoch aktuell und wurde zuletzt vom Forschungszentrum des 
Bundesamtes für Migration und Flüchtlinge in der Studie „Das Potential der Migration aus Indien“ 
(Schulze Palstring 2015) aufgegriffen. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 51 

deutsche Außenpolitik das damals noch nicht wahrhaben mochte (vgl. Das 2002: 
139). Das nukleare Kräftemessen dieser beiden südasiatischen Länder gewann ein 
Jahr später an Brisanz, als es in der Kaschmir-Region, die beide Staaten für sich 
beanspruchen, zum sogenannten Kargil-Konflikt kam. Zu dem noch immer nicht 
gelösten trilateralen11 Kaschmir-Konflikt kam zwei Jahre später – nach den 
Terroranschlägen vom 11. September 2001 – das sicherheitspolitische Interesse an 
Afghanistan und Pakistan als potentiellen Terroristenschmieden und  
-rückzugsgebieten hinzu. Bis heute sind deutsche Soldaten in Afghanistan 
stationiert, die sich jedoch nicht mehr im Kampfeinsatz befinden, sondern 
mittlerweile ‚lediglich‘ Beratungs- und Ausbildungsfunktionen übernommen haben. 
Auch andere südasiatische Länder rückten seit den 1990er Jahren verstärkt in den 
Fokus der deutschen Öffentlichkeit. Während Bangladesch lange vor allem in den 
Medien mit Armut, verheerenden Überschwemmungen und Zyklonen verknüpft 
war, wurde es in den 1990er und 2000er Jahren immer öfter als positives Beispiel 
für die internationale und deutsche Entwicklungsarbeit herangezogen. Zwar wird es 
von den Vereinten Nationen nach wie vor zu den am wenigsten entwickelten 
Ländern gerechnet, allerdings mit schnellen und positiven Veränderungen wichtiger 
Indikatoren, die bereits zum Erreichen mehrerer Millenniums-Entwicklungsziele 
beitrugen. Die entwicklungspolitische Zusammenarbeit rückte auch Nepal und Sri 
Lanka nach Ende der Bürgerkriege in den Jahren 2006 und 2009 in den Fokus. Im 
Gegensatz zu Indien, das wie oben dargestellt von hohem weltpolitischen und 
ökonomischen Interesse ist, blieb die Bekanntheit anderer Länder Südasiens jedoch 
auf den Status als Empfängerländer von Entwicklungsgeldern sowie auf die 
zunehmende Bedeutung als globale Produktionsstandorte reduziert. In den 
deutschen Medien wurden Pakistan und Bangladesch in den letzten Jahren vor allem 
als die günstigsten Produktionsstandorte der Bekleidungsindustrie bekannt. Große 
medienwirksame Unfälle in Fabriken – so das Feuer in einer Bekleidungsfabrik in 
Karachi (Pakistan) im Jahr 2012 und der Einsturz eines Fabrikgebäudes in Savar bei 
Dhaka (Bangladesch) im Jahr 2013 – rückten so zumindest das Thema global 
nachhaltiger Produktionsprozesse in den Vordergrund und führten zu zahlreichen 
Kampagnen für faire und ‚saubere‘ Kleidung, die immer öfter auch von 
wissenschaftlicher Expertise begleitet werden. 

Neue Schwerpunkte der Südasienforschung 
Es ist unbestritten, dass eine Regionalwissenschaft allein, in diesem Falle die 
lediglich im Aufbau befindliche Südasienwissenschaft, das erhöhte Interesse an 
Südasienexpertise im Zuge der tiefgreifenden strukturellen Veränderungen in den 
Ländern Südasiens nicht bewältigen kann. Umso erfreulicher ist es, dass sich neben 
der bereits punktuell existierenden Südasienforschung in den bereits oben erwähnten 

                                                           
11  Auch China ist maßgeblich in Kaschmir involviert. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 52 

Fächern – vornehmlich der Ethnologie, Geographie, Kunstgeschichte und 
Religionswissenschaft – in den letzten 20 Jahren immer mehr deutsche Forschende 
unterschiedlichster Disziplinen Südasien zugewandt haben. So rückten die 
Forschungsarbeiten von Ethnologen, Geographen, Historikern, Soziologen, Islam-, 
Medien-, Religions- und Politikwissenschaftlern nun auch Themen wie globale 
Arbeit (insbesondere Bekleidungsproduktion, Arbeitsmigration),12 städtische Räume 
(insbesondere Megastädte, später auch urbane Mittelschicht und Konsumwandel),13 
Umwelt und Klimawandel (Folgen, Anpassung und Migration),14 Sicherheitspolitik, 
Innen- und Außenpolitik vor allem Indiens und bilaterale Beziehungen,15 ethnische 
und religiöse Identitäten und Konflikte16, Islam in Südasien17 und indische Medien 
(insbesondere das indische Kino)18 in den Mittelpunkt.19 
Exemplarisch wird hier für den Forschungsbereich „städtische Räume“ aufgezeigt, 
wie die Beschäftigung mit Südasien seit den 2000er Jahren zunehmend in nicht-
regionalwissenschaftlichen Disziplinen verstärkt wurde. Verortet vor allem in der 
Geographie, Stadt-, Verkehrs- und Umweltplanung sowie in den Gesundheits- und 
Agrarwissenschaften – mit häufig anwendungsorientiertem und zunehmend auch 
interdisziplinärem Anspruch – begann eine gezielte forschungsprogrammatische 
Beschäftigung mit Megastädten weltweit. So schrieb das Bundesministerium für 

                                                           
12  Besonders erwähnenswert sind in diesem Zusammenhang die Südasienforschung der Fakultät für 

Soziologie an der Universität Bielefeld und des Instituts für Geographische Wissenschaft an der 
Freien Universität Berlin.  

13  Dieser Forschungsbereich wird weiter unten exemplarisch und detaillierter vorgestellt. 
14  So führte das Helmholtz-Zentrum für Umweltforschung in Leipzig eine langjährige Studie zu 

arsenhaltigem Trinkwasser in Bangladesch durch, während das Karlsruher Institut für Technologie 
ebenfalls langjährige Forschungsschwerpunkte zu Bangladesch vorweisen kann, etwa zur 
Vulnerabilität küstennaher Regionen im Zuge von Naturkatastrophen und zur Trinkwasserversorgung 
in Küstengebieten. Genannt sei auch die langjährige entwicklungsgeographische Forschung v. a. zu 
Pakistan am Institut für Geographische Wissenschaften der Freien Universität Berlin. 

15  Hier ist besonders die langjährige Forschungstätigkeit des Politikwissenschaftlers Christian Wagner 
(Stiftung Wissenschaft und Politik, Berlin) hervorzuheben. Weitere Arbeiten zu dieser Thematik 
gingen z. B. aus der Politikwissenschaft der Universität Freiburg und der Universität Rostock sowie 
aus Politikwissenschaft und Soziologie der Universität Würzburg hervor.  

16  Siehe die Forschung an soziologischen Institutionen, z. B. der Universität Bielefeld und der Ruhr-
Universität Bochum, und an ethnologischen Einrichtungen, z. B. der Ludwig-Maximilians-
Universität München, der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg und dem MPI für 
ethnologische Forschung in Halle (Saale). 

17  Siehe hier z. B. die Arbeiten am Südasien-Institut der Universität Heidelberg, den Islamwissen-
schaften an der Universität Erfurt und der Freien Universität Berlin sowie am MPI für Bildungs-
forschung in Berlin. 

18  Siehe z. B. die Forschung deutscher Medienwissenschaftler an den Universitäten Köln und Siegen 
zum sogenannten Bollywood-Film, während auch eine Vielzahl von Forschenden, die mit 
ethnologischen oder südasienwissenschaftlichen Institutionen assoziiert sind, zahlreiche Studien zu 
Medien in Südasien hervorgebracht haben, z. B. die Arbeiten am Südasien-Institut der Universität 
Heidelberg, an der Ethnologie der Universität Leipzig sowie am Institut für Asien- und 
Afrikawissenschaften der Humboldt-Universität zu Berlin. 

19  Leider können hier nicht annähernd alle Forschungen mit Südasienbezug in Deutschland genannt 
werden.  



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 53 

Bildung und Forschung (BMBF) im Jahr 2004 das 11-jährige Förderprogramm 
„Research for the Sustainable Development of the Megacities of Tomorrow“ aus. Da 
Asien die höchste Dichte an Megastädten aufweist, wurde besonders die Forschung 
zu asiatischen und somit auch südasiatischen Städten gefördert. In der ersten Phase 
befassten sich drei Projekte an deutschen Universitäten und Forschungs-
einrichtungen mit Themen der rasanten Urbanisierung in Indien („Anpassung der 
städtischen Infrastruktur“, „Nahrungs- und Gesundheitssicherung“ und „Wasser, 
Gesundheit, Lebensqualität“).20 In der Hauptphase zeigte sich hingegen eine 
Schwerpunktverschiebung hin zu Transformationsprozessen vor dem Hintergrund 
von Klimawandel und Energieversorgung, bei dessen Umsetzung allerdings nur 
noch die südindische Stadt Hyderabad der BMBF-Megastadtforschung erhalten 
blieb. Parallel dazu entstand jedoch die Initiative für das Schwerpunktprogramm der 
Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) „Megacities — Megachallenge: 
Informal Dynamics of Global Change“ (2006 bis 2013),21 bei der die Wahl der 
Fallstudienstädte auf Bangladeschs Hauptstadt Dhaka sowie Guangzhou bzw. das 
Perlflussdelta in China fiel. Diese Schwerpunktsetzung brachte zum ersten Mal eine 
großangelegte Initiative der deutschen Forschungsförderung thematisch gebündelt 
an einen einzigen städtischen Standort in Südasien und zudem nach Bangladesch, 
das in der deutschen Südasienforschung vormals nur marginal Beachtung fand. 
Somit bekamen die „deutsche Megastadtforschung“22 und damit deutsche 
Universitäten und die deutsche Forschungslandschaft zu Südasien auch vor Ort 
erhöhte Aufmerksamkeit. 
In beiden Forschungsinitiativen versammelten sich vor allem Geographen23 und 
Stadtplaner und somit Disziplinen, die bis dato nur vereinzelt und personen- bzw. 

                                                           
20  Involviert waren in der Vorphase Geographische Institute an der Universität zu Köln sowie der 

Universität Göttingen und die Agrarökonomie an der Humboldt-Universität zu Berlin – an allen 
Standorten wird auch derzeit zu Themen der Stadtentwicklung in Indien geforscht. 

21  Siehe die Arbeiten zu Umwelt- und Gesundheitsrisiken (Geographie, HU Berlin), zu städtischen 
Livelihoods und den Aushandlungsprozessen von Zugang zu städtischen Ressourcen (Raumplanung, 
TU Dortmund), zu Resilienz und Transformation der Nahrungsmittelversorgung (Geographie, 
Universität Bonn, und Wirtschaftspolitik, Universität Kaiserslautern) sowie zu Szenarien und Folgen 
des Klimawandels (Geographie, Universität Köln, und Meteorologie, Universität Bonn).  

22  Die Megastadtforschung zu städtischen Transformationsprozessen im Zuge der Globalisierung stellte 
eine strategisch-politische (und zudem medienwirksame) Ausrichtung der deutschen Forschungs-
landschaft in den 2000er-Jahren dar. Ausgangspunkt war die Problemdimension bspw. von 
Umweltrisiken und der Steuerbarkeit von Stadtentwicklungsprozessen als besondere 
Herausforderung für die Megastadt. Jedoch lassen sich räumlich-gesellschaftliche Prozesse im 
Zeitalter des globalen Wandels nicht an Stadtgrößenkategorien abgrenzen – so dass sich eine 
explizite über die Fallstudienauswahl hinausgehende Megastadtforschung weder in den 
Forschungsclustern noch international etablierte. Die neue städtische Forschungsinitiative des BMBF 
„Nachhaltige Entwicklung urbaner Regionen“ betont nun nicht die Größe der Stadt als 
Problemdimension, sondern die Dynamik von und Interaktion in Stadtregionen. 

23  Unter vorwiegend Nachwuchsforschenden der Geographie wurde im Zuge dessen auch der 
Arbeitskreis „Südasien“ innerhalb der Deutschen Gesellschaft für Geographie (DGfG) gegründet und 
das Themenheft „The Evolution of Geography-Based South Asia Studies“ (ASIEN, Nr. 134, Januar 
2015) herausgegeben. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 54 

lehrstuhlgebunden mit Südasien befasst waren. Im Laufe der langjährigen 
Forschungsprogramme ergab sich eine Verschiebung der Schwerpunkte von eher 
entwicklungspolitischen Fragestellungen wie städtischer Armut, Gesundheit und 
Ernährungssicherheit hin zu Themen des ökonomischen, ökologischen und 
gesellschaftlichen Wandels. So rückten nachhaltige und zukunftsfähige städtische 
Infrastrukturen sowie die rasante Veränderung der Stadtgesellschaften – Ausprägung 
neuer urbaner Mittelschichten, veränderte Konsummuster – sowie die Anpassung 
der Städte an den globalen Klima- und Umweltwandel in den Vordergrund. Dass der 
städtische Raum auch wirtschaftspolitisch interessant für Deutschland ist, zeigen 
sowohl der Themenschwerpunkt „Städtische Räume“ mit der „Indo-German Urban 
Mela“24 zur 60-Jahr-Feier der diplomatischen Beziehungen „Germany and India 
2011-2012: Infinite Opportunities“ (Germany and India 2011–2012; Brandt 2016) 
als auch die schnelle Reaktion der deutschen Entwicklungszusammenarbeit auf 
Narendra Modis Smart City-Initiative (GIZ o. J.). 

Institutionelle Verankerung der Südasienforschung in 
Deutschland 
Während diese Forschungsinitiativen zwar eine Vielzahl von Studien hervorgebracht 
haben, sind sie leider keine Garanten für eine längerfristige Beschäftigung mit den 
südasiatischen Regionen an universitären und außeruniversitären Forschungs-
einrichtungen. Dies gilt auch für die Gründung von zwei Kompetenzzentren für 
Moderne Indienstudien an deutschen Universitäten im Jahr 2010 – dem Zentrum für 
Moderne Indienstudien der Universität zu Köln, das sich vornehmlich mit ländlicher 
Entwicklung beschäftigt, und dem Indienzentrum der Universität Würzburg – sowie 
für den Aufbau des Indo-German Centre for Sustainability am Indian Institute of 
Technology Madras (IITM) in Kooperation mit den TU9, einem Zusammenschluss 
neun führender technischer Universitäten unter Federführung der RWTH Aachen, 
ebenfalls im Jahr 2010 entstanden. Alle drei Zentren werden vornehmlich im 
Rahmen des DAAD-Programms „A New Passage to India“ aus BMBF-Mitteln 
finanziert und sind somit von den oftmals lediglich temporären Interessen 
bildungspolitischer Entscheidungsträger abhängig. 
Eine erfreuliche Ausnahme stellt somit die Gründung des Centre for Modern Indian 
Studies in Göttingen im Jahr 2009 dar, das sich der wirtschaftlichen und politischen 
Entwicklung des modernen Indiens, einschließlich Ungleichheits- und 
Diversitätsforschung, widmet und von der Göttinger Universität getragen und dem 
Land Niedersachsen unterstützt wird. Mit fünf Lehrstuhlinhabern, die einen 
Indienforschungsschwerpunkt haben, und BA- und MA-Studiengängen zum 
modernen Indien ist zu hoffen, dass diese Gründung nur der Anfang für eine 
wachsende Institutionalisierung der Südasien- und nicht nur Indienforschung ist. Für 

                                                           
24  Mela bedeutet in diesem Kontext eine messeähnliche Veranstaltung. 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 55 

die vom BMBF geförderten Initiativen gilt nämlich vor allem eines: Sie stehen und 
fallen mit den Interessen der deutschen Politik. 
Ansonsten sind es nach wie vor die wenigen an Universitäten verankerten 
Lehrstühle mit einem Forschungsschwerpunkt zum neuzeitlichen Südasien, die für 
eine Kontinuität der deutschen Südasienforschung verantwortlich sind. Die 
Arbeitsstelle „Kleine Fächer“ an der Universität Mainz zählte für das Jahr 2015 
lediglich 13 Planstellen für südasienwissenschaftliche Professuren in Deutschland – 
sechs an der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg, fünf an der Georg-August-
Universität Göttingen, eine an der Humboldt-Universität zu Berlin und eine an der 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Wie bereits erwähnt, beschäftigen sich 
selbstverständlich immer wieder Indologen mit dem modernen Südasien bzw. 
forschen und lehren auch an indologischen Einrichtungen Mitarbeiter zum 
gegenwärtigen Südasien, jedoch kann man hierbei keineswegs von einer 
Institutionalisierung der südasienwissenschaftlichen Forschung sprechen, zumal 
„Kleine Fächer“ an ihren jeweiligen Standorten prinzipiell bedroht sind und somit 
rasch verschwinden können, wenn der Lehrstuhlinhaber in den Ruhestand tritt. 
Zudem steht und fällt die jeweilige Ausrichtung wie auch bei anderen Disziplinen 
mit den Forschungsinteressen individueller Forschender, während der Schwerpunkt 
der Lehrstühle mit traditionellem Bezug nach wie vor in der Regel einen 
Sanskritbezug haben muss. 

Fazit 
Umso wichtiger erscheint deshalb eine interdisziplinäre Vernetzung Südasien-
forschender, die nicht nur temporären Interessen individueller Forschender dient, 
sondern auch eine Institutionalisierung der Südasienforschung über disziplinäre 
Grenzen hinweg weiterhin vorantreibt. Vor allem als Reaktion auf die ansteigende 
Beschäftigung unterschiedlichster Disziplinen mit Themen des gegenwärtigen 
Südasiens nach der Jahrtausendwende hat sich zweifelsohne die Notwendigkeit bzw. 
der Mehrwert eines verstärkt interdisziplinären Austauschs gezeigt, wie man ihn seit 
langem im englischsprachigen Bereich unter dem Begriff South Asian Studies bzw. 
Scholars kennt. Vernetzungsinitiativen jenseits des DGA-Arbeitskreises „Neuzeit-
liches Südasien“ waren dabei aber vor allem im Bereich des wissenschaftlichen 
Nachwuchses zu beobachten, der offensichtlich den Austausch über disziplinäre 
Grenzen hinweg besonders zu schätzen weiß. Hier kam es zur Gründung des Young 
South Asia Scholars Meet (Y-SASM) mit jährlicher Konferenz seit 2010, der 
zweijährlich stattfindenden Bengal Related Studies Conference for Students and 
Young Scholars seit 2010 sowie der neuesten Initiative, dem Mitteldeutschen 
Südasientag, der in diesem Jahr zum zweiten Mal stattfand. Auch erschien im letzten 
Jahr zum ersten Mal die „Interdisziplinäre Zeitschrift für Südasienforschung“, die 
fast schon selbstverständlich von Nachwuchswissenschaftlern unterschiedlichster 
Disziplinen herausgegeben wird. 



Carmen Brandt und Kirsten Hackenbroch 56 

Literatur 
Behler, Ernst (1968): „Das Indienbild der deutschen Romantik“, in: Germanisch-Romanische 

Monatsschrift, 18: 21–37 
Bhatti, Anil (1987): „Unser Wissen übereinander“, in: Berberich, Thomas; Clauss, Jan (Hgg.): Verstand 

zur Verständigung: Wissenschaftspolitik und internationale wissenschaftliche Zusammenarbeit; 
Festschrift für Heinrich Pfeiffer. Berlin (et al.): Springer, 15–18 

Bopp, Franz (1816): Über das Conjugationssystem der Sanskritsprache in Vergleichung mit jenem der 
griechischen, lateinischen, persischen und germanischen Sprache; Nebst Episoden des Ramajan und 
Mahabharat in genauen metrischen Uebersetzungen aus dem Originaltexte und einigen Abschnitten 
aus den Vedaʼs; herausgegeben und mit Vorerinnerungen begleitet von K. J. Windischmann. 
Frankfurt a. M.: Andreä 

Brandt, Carmen (2016): „Spirituality, Atrocities and IT – German Images of India“, in: Politeja. The 
Journal of the Faculty of International and Political Studies of the Jagiellonian University, 40.1 
(=  Czekalska, Renata; Kuczkiewicz-Fraś, Agnieszka (Hgg.) (2016): Modern South Asia. A Space of 
Intercultural Dialogue. Kraków: Księgarnia Akademicka), 85–104 

Chattopadhyay, Bankimchandra (1960): „(The Statesman, October 16, 1882) European Versions of 
Hindoo Doctrines; To the Editor“, in: [Bagal, Jogesh Chandra (Hg.)] Bankim Rachanavali. Calcutta: 
Sahitya Samsad, 203–206 

Das, Rahul Peter (2002): „Europazentrismus am Beispiel der neuen ‚Aufgaben der deutschen 
Außenpolitik‘ zu Asien, mit besonderer Berücksichtigung Südasiens“, in: Reiter, Erich (Hg.): 
Jahrbuch für Internationale Sicherheitspolitik 2002. Band 2. Hamburg/Berlin/Bonn: E.S. Mittler & 
Sohn, 125–145 

Dharampal-Frick, Gita (1994): Indien im Spiegel deutscher Quellen der Frühen Neuzeit (1500–1750). 
Studien zu einer interkulturellen Konstellation. Tübingen: Max Niemeyer  (Frühe Neuzeit, 18) 

Forster, Georg (1803): Sakontala oder der entscheidende Ring. Ein indisches Schauspiel von Kalidas. 
Aus den Ursprachen Sanskrit und Prakrit ins Englische und aus diesem ins Deutsche übersetzt; mit 
Erläuterungen von Georg Forster. Zweite rechtmässige, von I. G. v. Herder, besorgte Ausgabe. 
Frankfurt a. M.: August Hermann d. J. 

Franco, Eli; Preisendanz, Karin (Hgg.) (1997): Beyond Orientalism. The Work of Wilhelm Halbfass and 
its Impact on Indian and Cross-Cultural Studies. Amsterdam (et al.): Rodopi (Poznań Studies in the 
Philosophy of the Sciences and the Humanities) 

Germany and India (2011–12): „Thematic Focus – ‘StadtRäume – CitySpaces’“, http://www.germany-
and-india.com/en/page/222/cityspaces (Aufruf: 29.03.2017) 

GIZ (o. J.): „India“, GIZ, https://www.giz.de/en/worldwide/368.html (Aufruf: 29.03.2017) 
Grünendahl, Reinhold (2012): Archives des artifices. The Reinvention of ‘German Indology’ in Terms of 

a Mythical Quest for National Origins. Halle a. d. Saale: Universitätsverlag Halle-Wittenberg (Studia 
Indologica Universitatis Halensis, 5) 

— (2015): „‚Romantische Indomanie‘ oder ‚orientalische Renaissance‘? Zu einigen Erklärungsmustern 
für das Entstehen der Indologie in Deutschland“, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, 165.1: 185–210 

Halbfass, Wilhelm (1990): India and Europe. An Essay in Philosophical Understanding. 1st Indian ed. 
Delhi: Motilal Banarsidass Publishers 

Harder, Hans (2001): Bankimchandra Chattopadhyay’s Śrīmadbhagabadgītā: Translation and Analysis. 
New Delhi: Manohar (South Asian Studies, 37) 

Herder, Johann Gottfried (1836): „Indien“, in: Joh. Gottfr. v. Herder’s Gedichte. Herausgegeben durch 
Johann Georg Müller. Stuttgart; Tübingen: Cotta’sche Buchhandlung, 333 

Ihlau, Olaf (2006): Weltmacht Indien. Die neue Herausforderung des Westens. München: Siedler 
Inden, Ronald (2000 [1990]): Imagining India. Bloomington (et al.): Indiana University Press 
Lütt, Jürgen (1998): „‚Heile Welt‘  oder Rückständigkeit? Deutschland, Indien und das deutsche 

Indienbild. Das romantische und utilitaristische Indienbild Europas“, in: Der Bürger im Staat, 48.1: 
60–64 



Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit 57 

Mangold, Sabine (2004): Eine „weltbürgerliche Wissenschaft“ – Die deutsche Orientalistik im 19. 
Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner (Pallas Athene. Beiträge zur Universitäts- und 
Wissenschaftsgeschichte, 11) 

Maschke, Michael; Tschurenev, Jana (2014): „Von der Philologie zur Gesellschaftswissenschaft? 
Berliner Südasienforschung in der Zeit der DDR“, in: Framke, Maria; Lötzke, Hannelore; Strauch, 
Ingo (Hgg.): Indologie und Südasienstudien in Berlin: Geschichte und Positionsbestimmung. Berlin: 
Trafo, 165–201 

Michaels, Axel (2004): „Wissenschaft als Einheit von Religion, Philosophie und Poesie. Die Indologie als 
frühromantisches Projekt und ganzheitliche Wissenschaft“, in: Brandstetter, Gabriele; Neumann, 
Gerhard (Hgg.): Romantische Wissenspoetik. Die Künste und die Wissenschaften um 1800. 
Würzburg: Königshausen & Neumann (Stiftung für Romantikforschung, 26) 

Mommsen, Katharina (Hg.) (2015): Die Entstehung von Goethes Werken: in Dokumenten. Band VII; 
Hackert – Indische Dichtungen. Begründet von Momme Mommsen; fortgeführt und herausgegeben 
von Katharina Mommsen; Redaktion Ute Maak. Berlin (et al.): Walter de Gruyter 

Müller, Oliver (2006): Wirtschaftsmacht Indien. Chance und Herausforderung für uns. München (et al.): 
Hanser 

Rabault-Feuerhahn, Pascale (2008): L’archive des origines. Sanskrit, philologie, anthropologie dans 
l’Allemagne du XIXe siècle. Paris: Cerf (Bibliothèque franco-allemande) 

Roth, Heinrich (1988): „Grammatica linguae Sanscretanae Bramanum Indiae Orientalis“, in: Camps, 
Arnulf; Muller, Jean-Claude Muller (Hgg.): The Sanskrit Grammar and Manuscripts of Father 
Heinrich Roth, S. J. (1620–1668). Facsimile edition of Biblioteca Nazionale, Rome, Mss. Or. 171 and 
172, Leiden; New York: Brill 

Rothermund, Dietmar (1998): „Indiens Arbeiterklasse als Forschungsgegenstand in der DDR“, in: 
Krauth, Wolf-Hagen; Wolz, Ralf (Hgg.): Wissenschaft und Wiedervereinigung. Asien- und 
Afrikawissenschaften im Umbruch. Akademie Verlag (Studien und Materialien der Interdisziplinären 
Arbeitsgruppe Wissenschaften und Wiedervereinigung der Berlin-Brandenburgischen Akademie der 
Wissenschaften), 363–369 

Rothermund, Dietmar (2008): Indien. Aufstieg einer asiatischen Weltmacht. München: C. H. Beck 
Ruben, Walter (1954): Einführung in die Indienkunde. Berlin: Deutscher Verlag der Wissenschaften 
Said, Edward (2001): Orientalism: Western Conceptions of the Orient. New Delhi (et al.): Penguin Books 
Schlegel, Friedrich (1808): Über die Sprache und Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begründung der 

Alterthumskunde; Nebst metrischen Übersetzungen Indischer Gedichte. Heidelberg: Mohr und 
Zimmer 

Schleiermacher, Friedrich (1838 [1813]): „Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersezens“, in: 
Friedrich Schleiermacher’s sämtliche Werke. Dritte Abtheilung. Zur Philosophie. Zweiter Band. 
Berlin: Reimer, 207–245 

Strauch, Ingo (2014): „Die Berliner Indologie und Südasienkunde im Strudel der Hochschulpolitik der 
1990er und 2000er Jahre. Dokumentation einer wissenschaftspolitischen Fehlleistung“, in: Framke, 
Maria; Lötzke, Hannelore; Strauch, Ingo (Hgg.): Indologie und Südasienstudien in Berlin: 
Geschichte und Positionsbestimmung. Berlin: Trafo, 305–329 

Schulze Palstring, Verena (2015): Das Potential der Migration aus Indien. Nürnberg: BAMF 
The Hindu (2014): „Germany Identifies Areas of Cooperation“, in: The Hindu, 9. September 
Wagner, Christian (2001): Die Bedeutung Südasiens in der Forschungs- und Universitätslandschaft der 

Bundesrepublik Deutschland: Eine Bestandsaufnahme. Hamburg: Institut für Asienkunde 
(Mitteilungen des Instituts für Asienkunde Hamburg, 335) 

Willson, A. Leslie (1964): A Mythical Image. The Ideal of India in German Romanticism. Durham: Duke 
University Press 


	Article
	Die deutsche Südasienforschung im Wandel der Zeit
	Einleitung
	Die Entdeckung Indiens durch deutsche Intellektuelle
	Johann Wolfgang von Goethe und Kālidāsas Śakuntalā
	Die Etablierung der deutschen Indogermanistik und Indologie
	Die deutsche Indologie und Saids Orientalismus-Vorwurf
	Die Rezeption der Indologie in Indien
	Von der Indologie zur Südasienwissenschaft
	Die Südasienforschung in der DDR und BRD
	Gründe für das wachsende Interesse an Südasienexpertise
	Neue Schwerpunkte der Südasienforschung
	Institutionelle Verankerung der Südasienforschung in Deutschland
	Fazit
	Literatur


