
ASIEN 139 (April 2016), S. 25–43 

Refereed article 

“I really love that guy!“ Romantische Liebe als 
Weg zur Moderne im regionalen Kontext Singapurs 
und Malaysias 

Viola Thimm 

Summary 
This ethnographic article analyzes how a female social actor negotiates the concept 
of “romantic love” in the regional contexts of Singapore and Malaysia, in order to 
develop herself out of her native social environment. Based on her ethnic-, religious-, 
and education-based belonging, she characterizes this environment as “traditional”. 
In this respect, romantic love is a means by which to identify herself as “modern”. 
Malaysia is a multicultural society with 65 percent Malay Malaysians and so-called 
“indigenous people”, 26 percent Chinese Malaysians, and 7 percent Indian 
Malaysians. Singapore is meanwhile, as a “modern Southeast Asian metropolis” that 
is comprised of the same ethnic groups due to its historic ties with Malaysia, Chinese 
dominated however. In both states the concept of romantic love developed in the 
1960s among all three of the aforementioned ethnic groups as an alternative to 
arranged marriage. The process to identify oneself as a modern woman through 
practices of romantic love is mostly negotiated by Christian Chinese Malaysian 
women who have earned a high degree of formal education. They intensify this 
process through taking a migration step to “modern” Singapore. In the local context 
the concept of romantic love is defined through having a partner before marriage, 
being sexual active with him, and then strengthening this relationship through a 
“white wedding”. Romantic love in Singapore and Malaysia is based on practices of 
adaption of the concept as developed in the modern era of the Western world, which 
developed on the basis of that region’s subjectivity, individuality, and the 
differentiation between public and private spaces. 

Keywords: romantic love, modernity, Singapore, Malaysia, Cultural Anthropology 

Viola Thimm forscht an der Universität Hamburg mit den Arbeitsschwerpunkten 
Geschlechterforschung, Mobilität (Migration und Tourismus), Islam und 
Ethnizitätspolitiken. 

 



Viola Thimm 26 

Einführung 
Zum Valentinstag 2003 startete die singapurische Regierung unter der People’s 
Action Party (PAP)1 die ursprünglich einmonatige Romancing Singapore-
Kampagne. Diese Kampagne wurde danach zu einer Dauerkampagne ausgeweitet, 
die bis heute geführt wird. Dadurch unterstützte sie im Laufe der Zeit eine 
entsprechende Lebensführung. Gibt man in einer Suchmaschine „Singapore“ und 
„romantic love“ ein, wird einem ein Sammelsurium an „romantischen Hotels“, 
„romantischen Restaurants“ oder eine private Insel zum „Entfliehen“ geboten. Das 
Motiv der romantischen Liebe hat in Singapur nicht zuletzt durch die vielfältigen 
Maßnahmen der Romancing Singapore-Kampagne eine enorme Wirkungsmacht 
entfaltet. Vor dem Hintergrund weit verbreiteter arrangierter Ehen bis in die 1960er 
Jahre hinein verbinden junge Menschen in Singapur gegenwärtig die romantische 
Liebe mit einem modernen Lebensgefühl. 
Ziel dieses Artikels ist es, Zuschreibungen an „moderne romantische Liebe“ im 
regionalen Kontext Singapurs und in geringerem Maße Malaysias aus Sicht von 
Akteurinnen zu erörtern. Es werden gesellschaftliche Dynamiken um gegenwärtige 
Praktiken von Liebe, die besonders von jungen Erwachsenen getragen werden, mit 
einem Fallbeispiel eingeleitet.2 Es folgen die theoretischen Herangehensweisen an 
Liebe aus geschlechtertheoretischer Perspektive sowie an Modernität, die diesem 
Aufsatz zugrunde liegen. Darauf folgend werden die gesellschaftspolitischen 
Entwicklungen in Singapur speziell im Hinblick auf Geschlecht, Liebe, Sexualität 
und Modernität skizziert, um schließlich anhand von empirischem Material 
Imaginationen und Praktiken von romantischer Liebe der jungen malaysischen Frau 
Cui Hong in Singapur nachzuzeichnen.3 Die gesellschaftlich-strukturellen 

                                                 
1  Die chinesisch ausgerichtete People’s Action Party (PAP) gewann unter Lee Kuan Yew nach der 

kompletten Ausschaltung der sozialistischen und kommunistischen Opposition (vgl. Poh et al. 2013) 
die ersten Wahlen nach der Unabhängigkeit und regiert das Land bis heute. 

2  Die empirischen Daten, auf denen der vorliegende Aufsatz basiert, wurden im Rahmen meines 
Forschungsprojekts „Geschlecht und Bildungsmigration. Lebensentwürfe und Weiblichkeitsbilder 
malaysischer Bildungsmigrantinnen in Singapur“ (Thimm 2014) auf ethnografischen 
Feldforschungsreisen von insgesamt fünfzehnmonatiger Dauer zwischen 2008 und 2015 in Singapur 
und Malaysia erhoben. Die Interviews mit chinesisch-malaysischen GesprächspartnerInnen wurden 
auf Englisch – meist eine ihrer Muttersprachen – geführt, während kontrastierende Interviews mit 
malaiisch-malaysischen GesprächspartnerInnen auf Malaiisch geführt wurden. Die Forschung wurde 
mir durch die Hans-Böckler-Stiftung und die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) im Rahmen 
des Graduiertenkollegs 1599/1 „Dynamiken von Raum und Geschlecht“ der Universitäten Göttingen 
und Kassel sowie mit Hilfe eines Postdoc-Stipendiums der Nachwuchsinitiative der Universität 
Hamburg ermöglicht.  

3  Durch die Konzeptualisierung meiner Forschung als Fallstudie war es möglich, tiefgehende 
Verständnisse zu einer relativ kleinen Anzahl von „Fällen“ in ihren realen Lebensumfeldern zu 
entwickeln. Die detaillierten Geschichten erhalten ihren Wert erst über ihre Einzigartigkeit, da jede 
Erzählung das Verständnis über die Facetten und vielfältigen Möglichkeiten von Realitäten im 
spezifischen lokalen Kontext erweitert (Waterson 2007: 30). Durch das Herangehen dieses Artikels, 
die Erzählungen nur einer einzigen Gesprächspartnerin (Cui Hong) innerhalb ihres sozialen Umfelds 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 27 

Rahmungen werden so in ihrer Wirkungsweise auf einen konkreten Lebensweg 
verständlich. 

Empirischer Einblick: Cui Hongs und Toms Hochzeitstag 

Anfang Januar 2015 lud Cui Hong, eine chinesisch-malaysische4 Bildungsmigrantin, 
zu ihrer Hochzeit in ihrem Wohnort Singapur ein. Nach der im privaten Kreis 
abgehaltenen chinesischen Tee-Zeremonie, die das chinesische Hochzeitsritual 
traditionell ausmacht, fanden sich die Gäste am Vormittag in der katholischen 
Kirche St. Teresa in der Kampong Bahru Road ein. Der elegante weiße Bau ist der 
Basilika Sacré-Cœur de Montmartre in Paris nachempfunden.5 Den 
englischsprachigen Gottesdienst leitete ein Pfarrer aus Frankreich. Die Braut trug 
ein weißes Brautkleid mit Schleier und langer Schleppe, der Bräutigam einen 
weißen Anzug. Tom, der Bräutigam, ist chinesisch-singapurischer Katholik. Die 
Braut Cui Hong ist chinesisch-malaysische Buddhistin.  
Nach der kirchlichen Trauung fand die Hochzeitsfeier im Raffles Hotel statt; ein 
1887 im Kolonialstil errichtetes Hotel, das nach Sir Thomas Stamford Raffles 
benannt ist. Dieser besetzte Singapur 1819 für die britische Krone und leitete damit 
den Kolonialismus ein. Bevor Cui Hongs und Toms Hochzeitsdinner begann, waren 
die Gäste angehalten, ein Bild vom Raffles Hotel für das Brautpaar zu signieren.  
Nach diesem ersten kolonialgeschichtlichen Eindruck folgte ein durchgetaktetes 
„chinesisches Dinner“. Zwischen den zehn minimalistischen Gängen aus 
„chinesischen acht Köstlichkeiten“, Garnelen, Ente, duftendem Reis etc., dazu 
chinesischer Tee sowie Wein und Bier, folgte das Brautpaar den vorbereiteten 
Programmpunkten: Sie machten einen Schnitt in eine fünfstöckige Torte, von der 
vier Etagen aus Pappe und nur eine aus Kuchenteig bestand; später gossen sie eine 
Champagner-Pyramide auf. Ein Punkt sah eine Rede vor, die der Bräutigam für die 
Braut und umgekehrt halten sollte. Der Bräutigam überraschte die Braut mit zwei 
Punkten: Über sein Mikrofon erzählte er seiner Frischangetrauten genauso wie den 
Hochzeitsgästen, dass sie sich immer gewünscht habe, dass er für sie Saxofon spiele. 
Am liebsten hätte sie den Heiratsantrag so erlebt. Er habe das Saxofon-Spielen aber 
nie gelernt. Für den Hochzeitstag habe er sich extra Unterricht genommen, um ein 
Lied aus dem Soundtrack von „Dirty Dancing“ für Cui Hong spielen zu können. Cui 

                                                                                                                   
in den Mittelpunkt zu rücken, ist es möglich, Handlungsmöglichkeiten und Entscheidungen der 
AkteurInnen zu fokussieren (Hermann und Röttger-Rössler 2003: 2). 

4  Die malaysische Gesellschaft wird von staatlicher Seite aus in malaiische und andere indigene, 
chinesische und indische MalaysierInnen eingeteilt. Die Malaiisch-MalaysierInnen bilden die größte 
Gruppe, die Indisch-MalaysierInnen die kleinste (Department of Statistics, Malaysia 2011). Diese 
kulturelle Vielfalt Malaysias gründet sich maßgeblich auf der britischen Kolonialgeschichte des 
Landes.  

5  St. Teresa wurde 1929 von der Society of Foreign Missions of Paris für Hokkien-sprachige 
KatholikInnen eröffnet. Heutzutage beherbergt sie eine Gemeinde aus unterschiedlichen ethnischen 
Bevölkerungsgruppen. 



Viola Thimm 28 

Hong war sichtlich berührt von seinem Engagement. Nach dem Musikstück teilte 
Tom allen Anwesenden mit, dass sich Cui Hong auch immer einen Tanz auf ihrer 
Hochzeit gewünscht habe. Also habe er sich im Vorfeld einige Schritte beibringen 
lassen und tanzte nun mit ihr vor den Augen der Hochzeitsgemeinde einen engen 
Paartanz.  
Der Abend wurde von einem zweiköpfigen Team moderiert, wobei die Moderatorin 
auf Englisch sprach und ihr Kompagnon auf Chinesisch übersetzte. Zwischen zwei 
Gängen war zu hören: „Ladies and Gentlemen: Here come Mr and Mrs Tom Lee!“ 
Daraufhin trat das Brautpaar, das kurz zuvor den Saal verlassen hatte, strahlend 
wieder ein – er im schwarzen Anzug, sie in einem rosa Kleid mit 
hochgeschlossenem Kragen im chinesischen Cheongsam-Stil. Die beiden hatten sich 
innerhalb weniger Minuten in ihrem Chalet der Luxusklasse im Raffles Hotel 
umgezogen. Nachdem der letzte Gang verzehrt war, verließen die meisten Gäste 
schlagartig die Feier, und die MitarbeiterInnen des Restaurants fingen unmittelbar, 
noch in Anwesenheit der letzten Gäste, an, die Tische für die nächste Feierlichkeit 
neu einzudecken. 
Sieben Jahre zuvor im Jahr 2008 hatte ich Cui Hong gefragt, ob sie später einmal 
heiraten möchte. Sie hatte damals zögerlich geantwortet, dass es ihr nichts 
ausmachen würde, jemanden zu heiraten, den sie sehr liebe. Aber wenn sie diesem 
Menschen nicht begegnen sollte, dann wollte sie definitiv keine Ehe eingehen. Denn 
ihrer Meinung nach würde die Liebe durch eine Hochzeit zerstört. Zwei Wochen 
nach ihrer Hochzeit im Jahr 2015 begründete Cui Hong ihre Eheschließung mit Tom 
mir gegenüber mit den Worten „I married Tom because I really love that guy!“ 

Theoretischer Rahmen: Liebe und Modernität 

Liebe konzeptualisiere ich als eine Form der sozialen Beziehung zwischen zwei oder 
mehr Menschen. Die romantische Liebe verstehe ich in Abgrenzung zu einer 
partnerschaftlichen Liebe, wie sie auch Röttger-Rössler (2006: 64ff.) und Bethmann 
(2013) differenzieren. Beide Formen der Liebe sind mit den drei Aspekten Freiheit, 
Freiwilligkeit und Gerechtigkeit verknüpft und Narrationen über die Liebe werden 
mit Bezügen auf Autonomie, Individualität und Bindung gestaltet (Bethmann 2013: 
17). In den jeweiligen theoretischen Modellen stehen allerdings unterschiedliche 
Schwerpunkte im Mittelpunkt: In der partnerschaftlichen Liebe wird die Beziehung 
auf die Gleichberechtigung der PartnerInnen und die Selbstverwirklichung der 
Einzelnen hin ausgerichtet. In der romantischen Liebe steht hingegen die 
Individualität im Mittelpunkt. Idealtypisch ist die romantische Liebe „eine Liebe 
zwischen zwei Menschen, die sich als einzigartige Individuen zu begreifen gelernt 
und einander für ihr je individuelles ‚Sosein‘ lieben“ (Bethmann 2013: 19). Der 
Partner oder die Partnerin wird als einzigartig wahrgenommen, wodurch auch die 
eigenen exklusiven Eigenschaften deutlich werden. Die Selbsterkenntnis in Bezug 
auf die Individualität spielt hierbei eine wichtige Rolle und das Alter Ego fungiert so 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 29 

als Vervollständigung des Eigenen (Dombrowski 2001: 56). In der romantischen 
Liebesbeziehung wird sich so stark aufeinander bezogen, dass der Partnerin oder 
dem Partner höchste Relevanz zugeschrieben wird. Die Selbstentfaltung, die in der 
partnerschaftlichen Liebe im Zentrum steht, wird in diesem romantischen 
Liebesgefüge dadurch eingeschränkt, dass sich die PartnerIn dem/der jeweils 
anderen bedingungslos hingibt (Bethmann 2013: 25). Der Ethnologe William 
Jankowiak (1995: 167) betont in diesem Zusammenhang, dass einen Aspekt von 
romantischer Liebesbeziehung besonders die Idealisierung der anderen Person 
ausmacht. Diese Idealisierung wird wiederum an einen erotischen Kontext geknüpft 
sowie an die Erwartung, dass dieses Verhältnis auch zukünftig Bestand haben wird. 
Die romantische Liebe bezeichnet also eine sinnlich-erotische, leidenschaftliche und 
aufopferungsvolle soziale Beziehung, die sich im längerfristigen gegenseitigen 
Begehren mindestens zweier Menschen „als Liebe“ entfaltet.  
Die analytische Verbindung zwischen romantischer Liebe und Erotik stellt auch die 
Soziologin Eva Illouz (2009: 78–86) her. Während im Konzept der Romantik die 
Selbstaufgabe und totale Hingabe eine wichtige Rolle spielen, legt Illouz mit ihrem 
Fokus auf die Erotik dar, wie hier auch die Autonomie ins Spiel kommt. Als 
begehrenswert und erotisch werden diejenigen erachtet, die ihre Autonomie in der 
Repräsentation des Selbst in den Vordergrund stellen und damit ausdrücken, dass sie 
grundsätzlich auch ohne Bindung auskommen können. Die eigene Attraktivität kann 
dadurch gesteigert werden, wenn die Konkurrenz sehr groß ist, so dass im Falle von 
Begehren der eigene „Wert“ zunimmt. Diese Dynamiken führen in ihrer Gesamtheit 
zur Repräsentation eines hohen Selbstwerts – und führen damit wieder zurück zu 
einer Betonung der individuellen Identität, die in der romantischen Liebe zum 
Tragen kommt. 
Ihre Analysen zu Verbindungen zwischen Romantik, Erotik und Wert leistet Illouz 
im Rahmen ihrer Untersuchungen zu Zusammenhängen zwischen Romantik und 
Kapitalismus. In ihrem einschlägigen Werk „Der Konsum der Romantik“ (2007) 
legt sie dar, wie sich romantische Liebe und Kapitalismus nicht nur wechselseitig 
beeinflussen, sondern sich gegenseitig in gewissen Teilen sogar bedingen. Im 
Freizeit- und Konsumbereich bekommt dieser Zusammenhang besondere Relevanz. 
Das kapitalistische System glorifiziert das romantische Liebesideal im 
Konsumbereich und beutet es aus. Gleichzeitig bedienen sich Topoi der 
romantischen Liebe der massenkulturellen Konsumangebote wie Candlelight Dinner 
und Kinobesuche, um die Emotion des Verliebt-Seins zu bewirken bzw. um diese 
Emotion bestätigt zu wissen. Waren werden romantisiert und die romantische Liebe 
dadurch kommodifiziert, wenn der kapitalistische Markt Konsumgüter und 
entsprechende Dienstleistungen produziert und anbietet. Damit treibt das 
ökonomische System das Konzept der romantischen Liebe an, reproduziert es und 
trägt zu einem individuellen Streben nach Glück und Erfüllung bei. Das romantische 
Glücksversprechen fußt zwar auf Klischees und Illusionen, berührt aber reale 



Viola Thimm 30 

Wünsche und Sehnsüchte von Menschen und entfaltet dadurch seine 
Wirkungsmacht (Illouz 2007: 28). 
Die Entwicklung der romantischen Liebe wird in der Regel im Zeitalter der 
westlichen Moderne verortet; die Geschichte der romantischen Liebe wird damit zu 
einer Modernisierungsgeschichte. Auch die AkteurInnen meiner Studie sahen das 
Narrativ und ihre Praktiken romantischer Liebesbeziehungen stets im 
Zusammenhang mit einer „modernen“ Lebensführung. Um diese Zuschreibung 
analytisch fassen zu können, differenziere ich zwischen der Sicht von AkteurInnen, 
was „Modern-Sein“ für sie bedeutet, und „Modernität“ als Analysekonzept. Als 
theoretisch-analytisches Konzept verstanden, nimmt „Modernität“ Handlungen in 
den Blick, die sich auf Modernisierung beziehen, also beispielsweise auf die 
Einführung von Technologie und Industrie (Hopwood 1998: 2) oder eben auf die 
romantische Liebe. Modernität bezeichnet Aneignungen und Abgrenzungen von 
veränderten Lebens- und Denkweisen sowie Artikulationen von Werten und 
Normen, die sich auf Grundlage des rationalen Denkens und der Individualität, die 
sich im Zeitalter der Moderne durchgesetzt hat, entwickelt haben (Waardenburg 
1996: 318). Rationalisierung und Individualisierung verweisen auf die Bezüge zum 
Kapitalismus, die, wie oben ausgeführt, unabdingbar sind für die romantische Liebe.  
Mit der Trennung zwischen dem analytischen Konzept und der Sichtweise von 
AkteurInnen geht das Verständnis einher, dass „traditionelle Kulturen“ nicht von 
„modernen“ Einflüssen verdrängt werden. Lokale AkteurInnen passen sich ihren 
Hintergründen und Bedürfnissen entsprechend an „moderne Prozesse“ an und 
kreieren damit aktiv ihre eigenen Arten und Weisen von „Modern-Sein“ (Kahn 
2001: 657–659). Somit gibt es keine einheitliche südostasiatische Modernität, da 
verschiedene Gruppen von AkteurInnen jeweils eigene „Entwicklungs“-Strategien 
umgesetzt haben. In diesem Sinne kann ein Verständnis von „multiplen 
Modernitäten“ (Eisenstadt 2000) die unterschiedlichen Ideen und Praktiken von 
„singapurischer“, „malaysischer“, „chinesisch-singapurischer“, „chinesisch-
malaysischer“ oder „chinesisch-christlicher Modernität“ (vgl. Kahn 2001: 659) mit 
ihren kulturell geprägten Prozessen von Industrialisierung, Rationalisierung und 
Individualisierung besser fassen. Dennoch sind auch diese Kategorien von 
„singapurischer“, „chinesisch-malaysischer“ etc. Modernität nicht als trennscharfe 
Blöcke anzusehen, da es auch innerhalb dieser dominante und hegemoniale Diskurse 
gibt sowie solche, die marginaler geführt oder praktiziert werden. 
Während in den gelebten alltäglichen Praktiken diese Differenzierungen zum Tragen 
kommen, ist es wichtig darauf hinzuweisen, dass der chinesisch-singapurische 
Identitätsdiskurs wie auch der populäre Diskurs um Modernität in Singapur und 
auch in Malaysia allerdings als Opposition zwischen Modernität und Traditionalität 
gestaltet werden (Houben und Schrempf 2008: 11). Eine Balance zwischen 
Modernität und Traditionalität suchend, formulieren AkteurInnen die 
modernisierenden Prozesse in Asien vor allem durch eine Neudefinition lokaler 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 31 

kultureller Elemente in Relation zu „westlicher Modernität“ aus (Ong 2005: 37–38). 
Modernität und Traditionalität sind dabei als „context-bound articulations“ 
(Hermann 2011: 1) immer perspektivisch zu verstehen. 

Singapur: Lokale Diskurse zu und Praktiken von Liebe, 
Sexualität und Ehe 
Im südostasiatischen Stadtstaat Singapur spielt die Bevölkerungspolitik seit den 
1980er Jahren eine wesentliche Rolle. Die regierende People’s Action Party (PAP) 
setzt sich seitdem zum Ziel, die sinkenden Geburtenzahlen im Land zu steigern. In 
diesem Zusammenhang vermarktet sie auch das Konzept der romantischen Liebe. In 
Singapur gestaltet sich dieses Konzept als Praxis der Adaption desjenigen der 
westlichen Moderne, das sich im Kontext westlicher Subjektivität, Individualität und 
Innerlichkeit sowie der Ausdifferenzierung von öffentlichen und privaten Räumen 
herausgebildet hat (Keddi 2006: 143). Eine größere Verbreitung von romantischen 
Liebesmodellen fand in der singapurischen Bevölkerung in den 1960er Jahren statt. 
Für diese Entwicklung waren drei Faktoren fördernd: Erstens die Einführung der 
Women’s Charter 1961, die monogame Ehen sowie das Recht auf eigenes Eigentum 
und auf eigene Berufswahl für Frauen beinhaltete (Chan H.  C. 1975: 21f.); zweitens 
die Ablösung von Ehearrangements durch eigene Entscheidungen über 
Paarbeziehungen (Chan C.  S. 2006: 39); drittens der veränderte soziale Status von 
Frauen, der nicht nur mit den neuen Regelungen der Women’s Charter einherging, 
sondern auch mit einer allgemein zunehmenden ökonomischen Unabhängigkeit aller 
StaatsbürgerInnen in Singapur. Infolge ihres verbesserten Status heirateten Frauen 
immer weniger aus Interesse an materieller Sicherheit denn aus emotionaler 
Erfüllung heraus (Straughan 2009: 8), was auch durch die Ablösung der arrangierten 
Ehen durch eigene, emotional geleitete Ehe-Entscheidungen leichter möglich wurde.  
Bis in die 1960er Jahre herrschte noch das Prinzip, dass die Eltern oder Vormunde 
die Ehe für die Nachkommen arrangierten, vor. Eine Hochzeit war in diesem 
gesamtgesellschaftlichen Kontext für alle drei Bevölkerungsgruppen keine 
individuelle Entscheidung, die z.  B. auf Basis des Konzepts der romantischen Liebe 
getroffen wurde. In jener Zeit war das Prinzip arrangierter Ehen in Singapur bzw. 
Malay(si)a6 noch bei allen Bevölkerungsgruppen – d.  h. der chinesischen, 
malaiischen und indischen – vorhanden, wenn auch mit abnehmender Tendenz. 
Innerhalb der chinesischen Bevölkerung beispielsweise wurden in den 1960er 
Jahren noch 30  Prozent der Ehen von den Eltern arrangiert (Wong, A. 1976: 305f.). 
Eine Ehe ganz ohne elterliches Einverständnis einzugehen, war damals höchst 
selten. Trotz zunehmender Tendenz in der damaligen jungen Bevölkerung, sich mit 

                                                 
6  1961 entschied sich die Regierung in Kuala Lumpur, Singapur als Teil der Federation of Malaysia 

aufzunehmen, so dass beide Länder zu einem Staat zusammengeführt wurden. Der Begriff Malaysia 
setzt sich seitdem aus „Malaya“ und „Singapore“ zusammen. 1965 trennten sich die beiden Staaten 
wieder durch einen Separationsvertrag; der Name blieb allerdings erhalten. 



Viola Thimm 32 

einer/m WunschpartnerIn zu verheiraten, war das komplette Ignorieren der 
diesbezüglichen Wünsche der Eltern für die Mehrheit der jungen Menschen 
undenkbar (Hassan 1976: 306) – was sich meinen Beobachtungen nach bis heute nur 
graduell geändert hat. 
Meine Gesprächspartnerin Cui Hong, die einführend vorgestellt wurde, schloss ihre 
Ehe fünf Dekaden später auf Grundlage des Gefühls der Liebe, das für sie 
romantisch aufgeladen ist. Für ein Verständnis von Cui Hongs Bezügen auf 
romantische Liebe ist eine Einordnung in die entsprechenden gegenwärtigen 
öffentlichen Diskussionen in Singapur hilfreich. Die junge Generation,7 zu der Cui 
Hong mit ihren 30 Jahren zur Zeit der Eheschließung gehört, ist in Singapur durch 
Inszenierungen vom Konzept der romantischen Liebe im öffentlichen Raum geprägt. 
Entsprechende Bilder werden durch die eingangs erwähnte Romancing Singapore-
Kampagne vermittelt, die einen heteronormativen Idealzustand von romantischem 
Begehren und Ehe transportiert. Diese Kampagne wurde 2003 mit dem Ziel, die 
Zahl an Eheschließungen seitens ChinesInnen mit hoher Ausbildung zu steigern, ins 
Leben gerufen. Weiteres Ziel ist die Steigerung der Geburtenrate unter diesen 
Frauen (Hudson 2004: 7). Die chinesischen Frauen werden deshalb mit der 
Kampagne adressiert, da im Zuge des singapurischen Nationbuilding die chinesische 
Mehrheitenposition aufrechterhalten werden soll (Yeoh und Wong 2003: 569). 
Die australische Medien- und Kommunikationswissenschaftlerin Chris Hudson 
(2004: 3) analysiert die Romancing Singapore-Kampagne als eine Methode, Liebe 
und Sexualität staatlich diskursiv beeinflussen und kontrollieren zu können. Mit 
diesem Instrument soll der Erfolg der Nation weitergeführt werden, indem die als 
„intelligent“ klassifizierte chinesische Bevölkerung ihre Geburtenrate steigert und 
die Nachkommen zukünftig als Teil der lohnarbeitenden Bevölkerung 
ökonomischen Nutzen bringen. Damit rekurriert die Kampagne auf 
regierungsstaatliche Debatten um Bevölkerungspolitik, Familie und Frauenrollen, 
die bereits seit den 1980er Jahren mit nationalistischen Inhalten verknüpft geführt 
werden.8 Um die angestrebten Ziele zu erreichen, hat die Regierung Kooperationen 
mit privaten Einrichtungen abgeschlossen, die sich aller bekannten Marker der 
Romantik bedienen: Restaurants werben mit aphrodisischem Essen, Hotels mit 

                                                 
7  In Singapur betrug das Durchschnittsalter der Bevölkerung im Jahr 2015 39,6 Jahre (Department of 

Statistics Singapore 2015), in Malaysia 28,5 Jahre (Statista 2016). Während Cui Hong in Singapur 
mit ihrem Alter zu einer Generation gehört, die gemessen an der Gesamtbevölkerung noch relativ 
jung ist, wäre sie in Malaysia bereits Teil der Generation, die das Durchschnittsalter repräsentiert. 

8  Auf Grund der Partizipation in der singapurischen Ökonomie bekommen bis heute statistisch gesehen 
vor allem chinesische Mittelklassefrauen mit tertiärer Ausbildung weniger Kinder. Zudem bleiben sie 
häufig Single und/oder heiraten gemessen am Durchschnitt später (Brooks 2006: 90). Der damalige 
Premierminister Lee Kuan Yew beschuldigte diese Singapurerinnen in den 1980er Jahren, die 
Zukunft der Nation zu gefährden, indem sie sich absichtlich der biologischen Reproduktion (der 
Nation) verwehren würden. Er ging davon aus, dass Intelligenz vererbbar sei. Deshalb entwarf Lee 
K.Y. 1984 das Graduate Mother Scheme, um die gebildeten Chinesisch-Singapurerinnen zur 
Reproduktion von Nachwuchs anzuregen (Heng und Devan 1995: 197). 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 33 

romantischen Zimmern inklusive schöner Bäder mit Erdbeeren, Rosen, Ölen usw. 
Ein bedeutsamer Akteur innerhalb der „Liebes-Kampagne“ ist Dr. Wei Siang You 
alias Dr. Love, der seine eigenen Projekte gestaltet: Er initiierte 2003 das „Baby 
Planning Camp“ sowie „Love Boat Cruises“ nach Indonesien. Er moderiert die 
Reality-Show „Dr Love’s Super Baby-Making Show“, in der dasjenige 
teilnehmende Paar, das zuerst ein Baby bekommt, 100.000 US-Dollar gewinnt. In 
dieser staatlichen Verwendung von „Romantik“ geht es – wie oben bereits mit Illouz 
(2007) theoretisch erläutert – um ein Freizeitverhalten und Unterhaltungsprodukte, 
die als Liebe und Intimität vermarktet werden. In der kapitalistischen Gesellschaft 
wird die Romantik durch eine solche Kampagne zur Ware und diese Waren werden 
romantisiert (Hudson 2004: 4–7). 
Die staatliche Kampagne orientiert sich v.  a. an der Mittelklasse.9 Die 
entsprechenden Dating-Agenturen sind auf hektische und gestresste 
UnternehmerInnen ausgerichtet.10 Diese Ausrichtung markiert ein Dilemma der 
staatlichen Politik: Die singapurische Bevölkerung ist angehalten, pflichtbewusst für 
das Wohlergehen der kapitalistischen und neoliberalen Nation zu arbeiten. 
Gleichzeitig wird ein relativ ausgeprägtes Freizeitverhalten – das der Lohnarbeit für 
die Nation entgegensteht – propagiert, damit die sinkenden Geburtenraten wieder 
steigen (Hudson 2004: 7). Das Dilemma wird mit Rückgriff auf Institutionen wie 
Dr. Love und die Datingagenturen versucht zu lösen, indem der Faktor der 
Effektivität für den Staat und den Kapitalismus eingebracht wird, um gerade der 
geringen Zeit der hart arbeitenden Subjekte gerecht zu werden.  
Mithilfe der verschiedenen Bilder und Symboliken wie der Babyplanung für Paare 
wird nicht nur eine feste Beziehung, sondern eine Heirat als größtes Glück verkauft. 
Die Ehe wird in Singapur nicht nur als legitimer, sondern auch als einziger Rahmen 
stilisiert, in dem heterosexuelle Sexualität praktiziert werden soll. Mit dieser 
beschränkenden Maßgabe berührt die nationalstaatliche Politik kulturelle 
Entwicklungen der letzten fünf Dekaden: In chinesischen Kontexten ist sexuelle 
Aktivität junger, unverheirateter Frauen und Männer keine Selbstverständlichkeit. 
Chan (2006: 37) berichtet über eine Kopplung von Sexualität und Heirat auf 
                                                 
9  Als Mittelklasse bezeichne ich eine durch Status und Habitus definierte Position in der Gesellschaft 

(Bourdieu 1987), wobei das Konzept gleichzeitig auch auf die Aspiration, dieser Klasse zugehörig zu 
sein, verweist, so dass es ebenso eine Utopie des neoliberalen Kapitalismus darstellt (Schielke 2012).  
In diversen regionalen Kontexten wird die „romantische Liebe“ mit der Mittelklasse verbunden. 
Roberta Zavoretti (2013) untersucht Zusammenhänge zwischen „Ritualen der Romantik“ und 
Mittelklasse im urbanen China; Samuli Schielke (2015) in Ägypten; Rachel Spronk (2012) in 
Nairobi. 

10  Die größte Agentur heißt „Lunch, Actually“ mit Büro am Raffles Place, im Herzen des Central 
Business District. Hier können sich Paare während der Mittagszeit kennenlernen. Die Agentur 
vermarktet Romantik an die singapurische Mittelklasse: „Our clients are single and successful 
professionals who are seriously looking for that special someone but due to their hectic lives are 
unable to find them! Our database is full of open-minded managers, executives, directors, 
administrators, lawyers, accountants, doctors, and entrepreneurs who are now looking to get more 
from life than just work“ (https://lunchactually.com/about-us/ [12.04.2016]). 



Viola Thimm 34 

Grundlage von Ehearrangements noch im Singapur der 1960er Jahre. Chan arbeitete 
mit Cui Hongs und Toms Elterngeneration. Dennoch trifft eine restriktive Haltung 
bezüglich Sexualität durch die Elterngeneration wie auch diskursiv-medial verbreitet 
weiterhin v.  a. auf Frauen und Mädchen zu.11 Mellström (2003: 76) führt an, dass in 
urbanen chinesisch-malaysischen Kontexten auch gegenwärtig Töchter häufiger als 
Söhne ab der Pubertät von ihren Eltern kontrolliert werden, um sexuelle 
Beziehungen zu verhindern. Jungen Männern werden nach Mellström ab derselben 
Lebensphase von ihren Eltern mehr Freiräume im Erproben von sexueller Aktivität 
zugestanden. Beiden Geschlechtern wird ein moralisch unterschiedlicher Umgang 
mit Sexualität vermittelt. 
Seit den 1980er und 1990er Jahren erachten Frauen in Singapur mehrheitlich sowohl 
sexuelle Aktivität außerhalb des Rahmens der Ehe als auch das Schließen 
monogamer Ehen auf Grundlage romantischer Liebe im Gegensatz zu früheren 
arrangierten Ehen als „Fortschritt“ für sich (PuruShotam 1998: 137). 
Geschlechterbeziehungen erlangen in Singapur für chinesische Frauen auf 
Grundlage einer Verschmelzung von höherer Bildung, Lohnarbeit und Familie, die 
auf einer romantischen Ehe basiert, die Bedeutung von „Modernisierung“ – diese 
Zusammenhänge verhandelt auch Cui Hong auf ihrem Lebensweg. 

Cui Hong: Mit romantischer Liebe auf dem Königsweg zur 
Moderne 
Als ich Cui Hong 2008 in Singapur kennenlernte, war sie 23 Jahre alt und wohnte 
als Studentin der Volkswirtschaftslehre in ihrem letzten Jahr in einem 
Studierendenwohnheim auf dem Campus der National University of Singapore 
(NUS).12 Schon damals ragte sie mit einem bestimmten Thema aus dem Kreis 
meiner Gesprächspartnerinnen heraus: Voller Leidenschaft, Neugier und Neid 
rückte sie stets das Motiv der Liebesbeziehung in den Mittelpunkt unserer 
Gespräche. Mit der auf Liebesbeziehungen bezogenen Vehemenz ergaben sich auch 
bestimmte Vorstellungen, mit denen sie ihren Lebensabschnitten mit Bezug auf ihre 
Klassen-, Religions- und Sprachzugehörigkeit Bedeutung zumaß. Ihre Sehnsucht 
nach einer romantischen Liebesbeziehung ist bei Cui Hong mit ihren familiären 
Erfahrungen und ihrem geschlechtsspezifischen Bildungsweg begründet. 

Eine „traditionelle“, frauengeprägte ArbeiterInnenfamilie 

Cui Hong kommt aus einer bildungsfernen ArbeiterInnenfamilie. Cui Hongs Mutter 
arbeitete vor ihrer Hochzeit als maid für reiche Familien, später verrichtete sie 
                                                 
11  Dass romantische Liebe von der Elterngeneration als Erklärung für einen erhöhten Grad an Sexualität 

in der Generation der eigenen Kinder angesehen wird, analysiert auch Bochow (2008) im urbanen 
Ghana. 

12  Im Jahr 2000 ist sie mit 15 Jahren von Melaka an der Südwestküste Malaysias nach Singapur 
bildungsmigriert. 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 35 

Heimarbeit für Fabriken. Ihr Vater arbeitete als Bauarbeiter. Cui Hongs Mutter hatte 
in ihrem Leben keine Schulbildung genossen. Ihr Vater hatte einen Teil der 
Grundschule absolviert, was nach Cui Hong gleichbedeutend mit „nothing“ war.  
Cui Hongs Familie wird in Bezug auf ihre Religiosität und sprachliche Praxis als 
sehr „chinesisch“ markiert und verstanden. Alle Familienmitglieder sind 
BuddhistInnen. In ihrem Haus im malaysischen Melaka haben sie einen kleinen 
Schrein, an dem sie täglich beten. In ihrem Elternhaus wird Hokkien, ein 
chinesischer Dialekt, gesprochen.  
Mit den mangelnden ökonomischen Ressourcen, der Bildungsferne der Eltern, dem 
buddhistischen Glauben und dem Sprechen eines chinesischen Dialekts ist Cui Hong 
in einem familiären Umfeld aufgewachsen, das in chinesischen Kontexten in 
Malaysia sowie in Singapur als „traditionell“ charakterisiert wird. Denn im 
Gegenzug dazu wird „Modern-Sein“ im lokalen Kontext u.  a. über Bildung und 
ökonomisches Kapital konstituiert (O’Keeffe 2003: 34) und mittels Atheismus und 
Mandarin oder Christentum und englischer Sprache reproduziert und sich damit ggf. 
aktiv gegen eine Verknüpfung mit Traditionalität abgegrenzt.  
Cui Hongs Familienhintergrund ist darüber hinaus davon geprägt, dass sie mit zwei 
älteren Schwestern aufwuchs, von denen die älteste Schwester zur Zeit unserer 
Gespräche 2008 28 Jahre und die mittlere 26 Jahre alt war. Cui Hong wurde in 
ihrem unmittelbaren Familienumfeld ohne Bruder und mit zwei Schwestern in erster 
Linie mit verschiedenen Frauenrollen sozialisiert. Dieser „traditionelle“, 
bildungsferne ArbeiterInnenhintergrund mit weiblichem Lebensumfeld stellt die 
Basis dafür dar, wie sich Cui Hong im Hinblick auf ihre Identifizierungen als Frau – 
besonders als Partnerin zu einem Mann – in ihren Erzählungen weiter präsentierte. 
Cui Hongs weiterer Lebensweg ist in diesem Zusammenhang besonders in Bezug 
auf ihren formalen Bildungserwerb interessant. Sie besuchte in Melaka sowohl 
während der Grundschulzeit als auch später in der Lower Secondary School eine 
chinesische Mädchenschule. Die Geschlechterbilder, die ihr nun auch in den 
institutionellen Einrichtungen vermittelt wurden, waren ebenso stark auf Frauen 
bezogen. Cui Hongs Bezugsgruppe war nicht nur im familiären Umfeld, sondern 
auch im sozialen schulischen Umfeld eine weibliche Gemeinschaft. Jungen blieben 
ihr zwangsläufig ein Stück weit fremd, wie sie mir sagte. Mit 15 Jahren wechselte 
sie von der chinesisch-malaysischen Mädchenschule auf die englischsprachige 
Methodist Girls’ School (MGS)13 in Singapur.  

Von problembehafteten zu modernisierten Geschlechterinteraktionen 

Nach Abschluss der MGS trat Cui Hong in das weiterführende Victoria Junior 
College (VJC) in Singapur ein, das ebenfalls englischsprachig und christlich 

                                                 
13  Ein wichtiges Argument für die Wahl dieser Schule war ökonomisch motiviert. Cui Hong bekam von 

der MGS ein Stipendium, obwohl sie keine Christin ist. 



Viola Thimm 36 

ausgerichtet ist. Dieses College bildete einen Einschnitt in Cui Hongs 
mädchenspezifischer Bildung, da es gemischtgeschlechtlich organisiert ist. Dies rief 
bei ihr Verunsicherungen in Bezug auf Jungen und junge Männer hervor. Cui Hong 
beschrieb ihr Verhältnis zu jungen Männern, ausgehend von der vorherigen 
Mädchenschullaufbahn, folgendermaßen: 

Cui Hong erzählte mir von sich aus, dass sie es überhaupt nicht gut finde, dass sie 
so lange auf reinen Mädchenschulen war, obwohl es grundsätzlich ja auch 
gemischtgeschlechtliche Schulen in Malaysia gebe. Sie habe auf den 
Mädchenschulen nicht gelernt, mit Jungs umzugehen. So sei es immer etwas sehr 
Besonderes gewesen, wenn es mal zu einem Treffen mit Jungs gekommen sei. Ab 
und zu gab es z.  B. ein von der Schule organisiertes eintägiges Camp mit Jungs 
von einer anderen Schule zusammen. Dann seien alle immer sehr aufgeregt 
gewesen. Sie sagte, wäre sie von Anfang an auf einer gemischtgeschlechtlichen 
Schule gewesen, wäre eine Interaktion mit Jungs doch völlig normal gewesen, sie 
hätte normale Freundschaften zu Jungs gehabt. Mit dieser Trennung werde doch 
erst eine Art Problem oder Besonderheit daraus gemacht. (Gedächtnisprotokoll 7. 
Februar 2009) 

Aus Cui Hongs Erzählungen wird deutlich, dass sie ihre langjährigen wenig 
ausgeprägten sozialen Beziehungen zu Jungen als problematisch und als Nachteil 
empfand. Durch den mangelnden Kontakt zu Jungen lernte sie nur bedingt, 
Beziehungen zwischen den Geschlechtern zu gestalten. Für den Erwerb einer guten 
Ausbildung, der sie bis zum College konsequent über Mädchenräume führte, stellte 
sie sich der Herausforderung in Bezug auf religiöse und sprachliche Aspekte, im 
neuen Umfeld nicht der Mehrheit anzugehören, und verzichtete zu einem gewissen 
Grad auch auf geschlechtsbezogene Interaktionen.  
Nach Abschluss ihrer schulischen Ausbildung begann Cui Hong ein Studium der 
Volkswirtschaftslehre an der NUS mit einem Stipendium der singapurischen 
Regierung.  
Mit dem Eintritt in die christlichen und englischsprachigen singapurischen 
Eliteschulen MGS und VJC und später in die NUS ging sie nicht nur den Weg 
exzellenter Bildung, sondern gleichzeitig auch den Weg in ein als „modern“ 
konzipiertes Lebensumfeld. Sie bewegte sich von einem als „traditionell“ erachteten 
chinesischsprachigen, buddhistischen Umfeld in Malaysia in ein „modern“ 
angesehenes englischsprachiges und christliches Bildungsumfeld in Singapur. 
Den auf Modernisierung ausgelegten Lebensweg, den Cui Hong mit ihrer 
bildungsbezogenen Laufbahn gehen konnte, konkretisierte sie auch auf der 
Geschlechterebene. Wie zu Beginn dieses Artikels eingeleitet, orientierte sich Cui 
Hong an einer romantischen Liebesbeziehung. Dieses „moderne“ Konzept der 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 37 

Beziehungsführung14 assoziierte Cui Hong in Abgrenzung zu „traditionellen“, 
ökonomisch basierten Beziehungen ihrer ArbeiterInnenherkunft: 

Ich fragte Cui Hong, ob sie später heiraten möchte. Sie antwortete zögerlich, dass 
es ihr nichts ausmachen würde, jemanden zu heiraten, den sie sehr liebe („I 
wouldn’t mind“). Aber wenn sie diesen Menschen nicht treffen sollte, dann wollte 
sie definitiv nicht heiraten. Sie fügte unmittelbar an, dass ihrer Meinung nach eine 
Hochzeit die Liebe zerstöre. Sobald man verheiratet sei, verändere sich die 
Beziehung zwischen dem Ehepaar zu einer technischen und pragmatischen. Denn 
es müssten dann immer viele Dinge geklärt werden: wie das Geld nach Hause 
komme, wie die Kinder erzogen werden usw. Zwei Monate später erzählte mir 
Cui Hong, dass sie schon lang und breit mit einer ihrer Schwestern darüber 
diskutiert habe, wozu denn eine Heirat gut sei. Cui Hong möchte unabhängig sein, 
was sie mit einer traditionellen Versorger-Ehe nicht vereinbaren könne. Ihre 
Schwester sei hingegen der Auffassung, mittels einer Heirat Sicherheit zu 
bekommen. Diese Sicherheit verspreche sie sich davon, dass eine Ehe schließlich 
ein Leben lang halten soll und der Mann folglich bis zum Tod für sie sorgen 
werde. Dieses Herangehen konnte Cui Hong nicht nachvollziehen. (Nach 
Gedächtnisprotokollen 9. November 2008 und 10. Januar 2009) 

Diese Schwester Cui Hongs wollte aus Gründen der ökonomischen Sicherheit in 
eine Ehe eintreten. Sieben Jahre später berichtete mir Cui Hong, dass dieselbe 
Schwester ihr gegenüber geäußert habe, eine unglückliche Ehe zu führen. Denn ihr 
Mann erwarte von ihr, dass sie ausschließlich den Haushalt führe und das 
gemeinsame Kind versorge. Ihre Schwester liebe ihren Mann nicht und habe ihn nur 
geheiratet, weil ihr Umfeld es von ihr erwartet hätte. Ihre Schwester traue sich nicht, 
sich scheiden zu lassen, da sie nur äußerst wenig Geld verdiene und das Sorgerecht 
normalerweise dem/der Besserverdienenden zugesprochen werde. Cui Hong äußerte 
Unverständnis über die diesbezüglichen Entscheidungen ihrer Schwester und wählte 
während des Gesprächs die Stichworte „women“ und „career“ als positive 
Bezugspunkte für sich.  
Cui Hongs Schwester argumentierte mit dem Aspekt der „ökonomischen Sicherheit 
durch eine Ehe“ gemäß der Tatsache, dass Eheschließungen in Familien der lokalen 
malaysischen ArbeiterInnenklasse in der Regel ein ökonomischer Nutzen zukommt 
(Quah 2009: 26). Mit diesem starken ökonomischen Fokus erhält eine romantische 
Komponente in einer Ehe keine oder nur geringe Relevanz. Cui Hong war der 
Meinung, eine Ehe zerstöre durch die ökonomischen und Versorgungs-Aspekte eine 
romantische Liebe bzw. die individualisierte Partnerschaft, die sie als Wunsch 
geäußert hatte, da sie bis dato Eheschließungen nur aus Absicherungsgründen heraus 
kennen gelernt hatte. Cui Hongs Sehnsucht nach einer „modernen“ romantischen 
Liebesbeziehung erklärt sich aus ihrer Abgrenzung zu ihrem „traditionellen“ 
Herkunftsumfeld, in dem Ehen normalerweise nicht aus dem Motiv der 

                                                 
14  Verbindungen zwischen romantischer Liebe und „Modern-Sein“ sind auch in anderen Teilen 

Südostasiens relevant: Lau (2012) beispielsweise untersucht diese Zusammenhänge bei jungen 
Frauen auf Sulawesi, Indonesien. 



Viola Thimm 38 

romantischen Liebe heraus geschlossen wurden, in Verbindung mit ihrem Bildungs- 
und Migrationsweg. Mit diesem Weg verfolgte sie über unterschiedliche Praktiken 
das Ziel der sozialen Aufwärtsmobilität als Lebensfokus; er ließ sie neue Bilder und 
Diskurse im „modernen“, „rationalen“ Singapur kennenlernen, mit denen sie sich im 
Laufe der Zeit anfing zu identifizieren. Zu diesem Lebensentwurf und zu ihrer 
Selbstidentifizierung als selbstständige und selbstbestimmte, individualisierte 
„career woman“ passt die Rolle von einer Frau als versorgende Mutter, die in der 
Versorgungsehe impliziert ist, nicht.  
Cui Hongs Schwester entwickelte diese Sehnsucht nach einer romantischen Ehe 
nicht, da sie zwar ebenso die Versorgerehe aus ihrer Sozialisation kennt, aber nicht 
auf einen ähnlichen Migrations- und Bildungsweg wie ihre Schwester zurückblicken 
kann, so dass ihr diese Erfahrung, von der aus sie sich von der „traditionellen“ 
Versorgerehe abgrenzen kann, fehlt.  

Cui Hongs „romantische Hochzeit in Weiß“ als Ausdruck von sozialer 
Aufwärtsmobilität und einem modernisierendem Lebensweg  

Cui Hong fand ihre sehnsüchtige romantische Liebe einige Jahre später mit Tom. 
Ihre Liebesbeziehung führen sie seit Ende 2011. In der zweiten Jahreshälfte 2013 
haben sie sich verlobt und Anfang Januar 2015 ihre Liebe mit der Eheschließung 
besiegelt. Die beiden kennen sich aus einem der Studierendenwohnheime auf dem 
NUS-Campus, in dem sie am Anfang ihrer jeweiligen Studienzeit gewohnt hatten. 
Nachdem sie sich 2011 zusammengefunden hatten, führten Cui Hong und Tom 
sogleich eine Fernbeziehung, da Cui Hong zu der Zeit in Genf (Schweiz) arbeitete.  
2015 erzählte mir Cui Hong, dass sie ihre Karriere für Tom aufgegeben habe. Denn 
sie habe ihre Arbeitsstelle in Genf gekündigt, um zurück nach Singapur zu gehen, da 
sie nicht mehr von Tom getrennt sein wollte. Zu jener Zeit hatte sie noch keine neue 
Anstellung gefunden. Dies verweist auf den oben beschriebenen Aspekt der 
romantischen Liebesbeziehung, die als Modell nicht auf eine gleichberechtige und 
grenzenlose Entfaltung beider ausgelegt ist, in Abgrenzung zur partnerschaftlichen 
Liebe. Denn die Opfer, die wie selbstverständlich füreinander erbracht werden 
sollen, sind in der romantischen Beziehung so groß, dass sie einem hohen Maß an 
Gestaltungsspielraum auf beiden Seiten der Liebesbeziehung entgegenstehen. Diese 
„Opfer“ werden ideologisch positiv umgewertet, weil sie die „Wahrhaftigkeit“ der 
„richtigen“ Liebe ausdrücken, in deren Namen alles – auch Schmerzhaftes – 
verlangt werden kann. Eine oder einer schränkt sich ein, und in diesem Fall war es 
Cui Hong, die sich freiwillig im Namen der Liebe beruflich und karrierespezifisch 
einschränkte.15 

                                                 
15  Viele Frauen ziehen sich in Singapur ab dem Alter von 25–29 Jahren ein Stück weit, aber i. d. R. 

nicht komplett, vom Arbeitsmarkt zurück. Ihre Beschäftigungsrate sinkt von etwa 80% auf etwa 65% 
bis zum Alter von 35–39, also der Zeit nach Eheschließung und Geburten (Manpower Research and 
Statistics Department 2006:3). 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 39 

Um die romantische Ausprägung der Beziehung Cui Hongs und Toms stärker 
einordnen zu können, möchte ich an dieser Stelle die in der Einführung geschilderte 
Hochzeit des Paares wieder in das Blickfeld holen. Ein zu diskutierender Aspekt ist 
der soziale Status, der auf der Hochzeitsfeier repräsentiert wurde. Die Kosten für die 
Feier im Raffles betrugen 11.500 Singapur-Dollar,16 hinzu kamen die Kosten für die 
Anreise von Cui Hongs Familie aus Malaysia, deren Unterbringung im Hotel sowie 
die Gestaltung der kirchlichen Trauung, die Braut- und Bräutigamkleidung usw. Die 
hohen Kosten der Feier verweisen nicht nur auf den Wert, der dem Ereignis 
zugeschrieben wird, und stehen in diesem Sinne nicht nur im Zeichen des Trends zur 
klassenspezifischen „Erlebnistrauung“ (Bethmann 2013: 209). Sie bilden auch die 
soziale Mobilität zumindest Cui Hongs ab, die sich durch ihren tertiären 
Bildungsweg und ihre späteren Arbeitsstellen als Volkswirtin in Asien und Europa 
aus der Unterklasse zum Mitglied der Mittelklasse entwickelt hat. Wie oben mit 
Illouz (2007) bereits theoretisch erläutert und mit Hudson (2004) für den 
singapurischen Kontext diskutiert, ist auch in diesem konkreten Fall die 
„angemessene“ Partizipation an der romantischen Liebe mit (kapitalistischem) 
Konsum verbunden, was anhand der kostspieligen Elemente der Hochzeitsfeier 
deutlich wird. Die romantische Liebe als lokale Praktik der Mittelklasse verweist auf 
Cui Hongs aspirative Haltung dieser Liebe gegenüber und begründet gleichzeitig die 
Ablehnung ihrer Schwester gegenüber diesem Liebes-Konzept. 
Der soziale Status lässt sich nicht nur materiell ablesen, sondern kann auf einer 
Hochzeit auch auf besondere inhaltliche Weise eingesetzt werden: Illouz (2007: 
278–285) beschreibt, dass bei Angehörigen der Mittelklasse Romantik einen eigenen 
Ausdruck bekommt, indem sie kreativ und originell sein soll, um dadurch die eigene 
gesellschaftliche Positionierung zu verdeutlichen. Bethmann (2013: 111) führt in 
diesem Zusammenhang an, dass Leidenschaft, Spontanität und Einzigartigkeit in 
den Praktiken romantischer Liebe zum Ausdruck kommen sollen. Dieser Aspekt 
lässt sich in dem „romantischen“ Spiel des Saxofons und des „romantischen“ Tanzes 
erkennen. Beides ist etwas Besonderes und Einzigartiges, das Tom extra für den 
Hochzeitstag geplant und einstudiert hat und es dadurch vom Alltäglichen abgrenzt.  
Die Mittelklassezugehörigkeit ist für Cui Hong, wie oben bereits ausgeführt, ein 
Marker zur Abgrenzung von ihrer „traditionellen ArbeiterInnenherkunft“. Insofern 
führt die Verbindung der romantischen Liebe mit einem erhöhten gesellschaftlichen 
Status, wie sie mit der Hochzeitsfeier inszeniert wurde, zu den Verknüpfungen von 
Romantik und dem Gefühl des „Modern-Seins“. Cui Hongs und Toms Hochzeit 
wurde mit einer Mischung aus chinesischen und europäisch 
(-kolonialgeschichtlich)en Elementen gestaltet. Cui Hong bezeichnete diese 
Hochzeit als eine „chinese wedding“; mit den europäisch(-kolonialgeschichtlich)en 
Elementen ist die Hochzeit meines Erachtens eher als „modern chinese wedding“ zu 
verstehen: Der Hochzeitstag begann nur mit den Eltern des Brautpaares am frühen 
                                                 
16  Knapp 8.000 Euro. 



Viola Thimm 40 

Morgen mit der traditionellen chinesischen Teezeremonie, um als junges Paar, das 
kurz vor der Vermählung steht, mit einer Tasse Tee den Eltern Respekt gegenüber 
zu zollen. Dieses Ritual stellt das klassische chinesische Hochzeitsritual dar und 
wird in der Regel in chinesischer Kleidung, d.  h. dem Cheongsam für Frauen und 
dem Samfoo für Männer, durchgeführt. Cui Hong trug während der Zeremonie ihr 
weißes Brautkleid und mischte dem traditionellen chinesischen Ritus damit eine 
westliche Komponente bei. Der öffentliche Teil des Hochzeitstages, also derjenige, 
zu dem Gäste wie die erweiterte Familie und FreundInnen geladen worden sind, 
begann erst später in der katholischen Kirche. Fortgesetzt wurde er im Raffles Hotel, 
das in Singapur als eindeutiges Symbol für Kolonialismus und edlen Luxus steht. 
Chinesische Anteile des Tages, die vor einem großen Publikum inszeniert wurden, 
machten das Menü, die Übersetzung der Moderation während des Abends und Cui 
Hongs Kleid mit Kragen im Cheongsam-Stil aus, mit dem sie nicht nur dem 
„modernen“ westlichen Ritual, sondern auch dem „traditionellen“ Bereich Tribut 
zollte. Die eklektische Mischung des Dinners – das in der Ausprägung chinesisch 
ist, von der Form aber auf Bildern der romantischen Liebe basiert – verdeutlicht in 
sich die Vermengung unterschiedlicher kultureller Aspekte. Die Teezeremonie war 
der einzige Teil des Tages, der, wie üblich, nicht für die Öffentlichkeit bestimmt 
war. Auch wenn der Ausschluss der Öffentlichkeit die Vermutung nahelegt, dass das 
Brautpaar es priorisierte, den „modernen“ Anteil des Hochzeitstages ihrem (halb-
)öffentlichen Publikum zu präsentieren, ist es doch bedeutsam, dass die als 
„traditionell“ klassifizierte Teezeremonie als Praxis gleichzeitig notwendig ist. Denn 
sie kann als Basis für Cui Hongs neuen Lebensabschnitt angesehen werden. Ohne 
die Folie des „Traditionellen“, von dem sie sich abgrenzen kann, ist ihr eine 
Aspiration „moderner“ Elemente, die sie auf Grund ihrer Mobilitätserfahrungen in 
Singapur und vermutlich der Schweiz kennengelernt hat, nicht möglich.17 An dieser 
Stelle wird die lokal geprägte und gewachsene Pluralität von Modernitäten – die im 
Konzept der „multiple modernities“ (Eisenstadt 2000) ihren Ausdruck findet – 
deutlich, die Aspekte des Modells romantischer („westlicher“) Liebe verwendet, 
aber durch den (notwendigen) Kontrast zu lokaler „Tradition“ wie der chinesischen 
Teezeremonie eine angeeignete Mischung der vielfältigen Formen des „Modern-
Seins“ darstellt.  

Resümee 
Ziel dieses Artikels war es, Zuschreibungen an „romantische Liebe“ im regionalen 
Kontext Singapurs und Malaysia aus der Perspektive einer Protagonistin zu erörtern. 
Ich habe gezeigt, dass für die Akteurin Cui Hong als junge Frau aus einer als 

                                                 
17  Um Cui Hongs Erfahrungen in der Schweiz fundiert in die Analyse miteinbeziehen zu können, d.  h., 

um Aussagen darüber treffen zu können, mit welchen Narrativen, Symbolen, alltäglichen Routinen 
etc. sie sich dort auseinandergesetzt hat und wie dies ihren Wunsch, eine „moderne“ Frau zu sein, 
beeinflusst hat, bedarf es noch weiterführender entsprechender Daten.  



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 41 

„traditionell“ bewerteten ArbeiterInnenfamilie die romantische Liebe ein 
unterstützender Faktor auf ihrem Weg zu einem „modernen“ Leben darstellte – 
neben ihrer Bildungsmigration und dem Arbeiten im internationalen Kontext 
(Schweiz). In ihren Kinder- und Jugendjahren ging Cui Hong einen Bildungsweg 
über Mädchenschulen, der bei ihr Unsicherheiten im Kontakt – speziell im 
romantischen Kontakt – zu Jungen und Männern auslöste. In ihrer 
ArbeiterInnenfamilie lernte Cui Hong Heirat als eine materielle Absicherung für 
Frauen kennen, die auch unglücklich machen kann und keine Besiegelung einer 
Beziehung auf Grundlage von romantischer Liebe darstellt. Sie musste sich die 
Ressource der Modernität erst durch die Bildungsmigration aufbauen und orientierte 
sich im Zuge dessen auch an transformierten Konzepten von Partnerschaft. Diese 
neu zugänglichen Konzepte werden u.  a. in Singapur durch die Romancing 
Singapore-Kampagne mit Romantik aufgeladen und in die öffentliche Diskussion 
getragen. Von dort aus werden sie ideologisch-diskursiv, aber auch persönlich, über 
Praktiken der Umsetzung, Aneignung und Veränderung weitergetragen. Mit diesen 
diversen Transformationen wird auch die Multiplizität von Modernitäten bedeutsam, 
die sich sinnbildlich in der Ausprägung von Cui Hongs und Toms Hochzeit zeigte, 
die einen verwobenen Akt von „westlichen“ und „chinesischen“ Elementen 
darstellte. Cui Hongs biografischer Hintergrund, und damit verbunden ihre soziale 



Viola Thimm 42 

Hermann, Elfriede (2011): „Introduction: Engaging with Interactions: Traditions as Context-Bound 
Articulations“, in: Hermann, Elfriede (Hg.): Changing Contexts, Shifting Meanings. Honolulu: Univ. 
of Hawai’i Press, 1–19 

Hermann, Elfriede; Röttger-Rössler, Birgitt (2003): „Einleitung: Persönliche Handlungsmöglichkeiten im 
lokal-globalen Kontext“, in: Hermann, Elfriede; Röttger-Rössler, Birgitt (Hgg.): Lebenswege im 
Spannungsfeld lokaler und globaler Prozesse: Person, Selbst und Emotion in der ethnologischen 
Biographieforschung. Münster: Lit, 1–23 

Hopwood, Derek (1998): „The Culture of Modernity in Islam and the Middle East“, in: Cooper, John; 
Nettler, Mahmoud, Ronald; Mahmoud, Mohamed (Hgg.): Islam and Modernity. London: I.  B. Tauris, 
1–9 

Houben, Vincent; Schrempf, Mona (2008): „Introduction: Figuration and Representations of Modernity“, 
in: Houben, Vincent; Schrempf, Mona (Hgg.): Figurations of Modernity. Frankfurt/Main: Campus, 
7–20 

Hudson, Chris (2004): Romancing Singapore: Economies of Love in a Shrinking Population. 
http://coombs.anu.edu.au/SpecialProj/ASAA/biennial-conference/2004/Hudson-C-ASAA2004.pdf 
(Aufruf: 19.02.2015) 

Illouz, Eva (2009): „Das Verlangen nach Anerkennung“, in: Forst, Rainer et al. (Hgg.): Sozialphilosophie 
und Kritik. Frankfurt a.  M.: Suhrkamp, 64–86 

― (2007): Der Konsum der Romantik. Frankfurt a.  M.: Suhrkamp 
Jankowiak, William (1995): „Romantic Passion in the People’s Republic of China“, in: Jankowiak, 

William (Hg.): Romantic Passion. A Universal Experience? New York: Columbia Univ. Press, 166–
183 

Kahn, Joel (2001): „Anthropology and Modernity“, in: Current Anthropology, 42.5: 651–680 
Keddi, Barbara (2006): „Liebe als biografisches Projekt“, in: Röttger-Rössler, Birgitt; Engelen, Eva-

Maria (Hgg.): „Tell me about love“: Kultur und Natur der Liebe. Paderborn: mentis, 143–164 
Lau, Janna (2012): Romantische Liebe aus dem Fernsehen: Zwischen TV und Tradition. 

Identitätsaushandlungen junger Frauen in Indonesien. Bielefeld: Transcript 
Lyons, Leonore (2000): „The Limits of Feminist Political Intervention in Singapore“, 

http://ro.uow.edu.au/artspapers/97/ (Aufruf: 14.04.2016) 
Manpower Research and Statistics Department (2006): „Employment Rate in Singapore“, Paper 

No.2/2006, http://www.mom.gov.sg/Publications/mrsd_employment%20rate%20in% 
20singapore.pdf (Aufruf: 20.12.2011) 
Mellström, Ulf (2003): Masculinity, Power and Technology. A Malaysian Ethnography. Hampshire: 

Ashgate 
O’Keeffe, Dennis (2003): „Education and Modernity“, in: Economic Affairs, 23: 34–39 
Ong, Aihwa (2005): Flexible Staatsbürgerschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp 
Poh Soo Kai; Tan Kok Fang;Hong Lysa (Hgg.) (2013): The 1963 Operation Coldstore in Singapore. 

Petaling Jaya: SIRD 
PuruShotam, Nirmala (1998): „Between Compliance and Resistance“, in: Sen, Krishna; Stivens, Maila 

(Hgg.): Gender and Power in Affluent Asia. London: Routledge, 127–166 
Quah, Stella (2009): Families in Asia: Home and Kin. New York: Routledge 
Röttger-Rössler, Birgitt (2006): „Kulturen der Liebe“, in: Röttger-Rössler, Birgitt; Engelen, Eva-Maria 

(Hgg.): „Tell me about love“: Kultur und Natur der Liebe. Paderborn: mentis, 59–80 
Schielke, Samuli (2015): Egypt in the Future Tense: Ambivalence, Hope and Frustration in Egypt before 

and after 2011. Bloomington: Indiana University Press  
― (2012): „Living in the Future Tense“, in: Rāḥēl, Hayman; Freeman, Carla; Liechty, Mark (Hgg.): The 

Global Middle Classes. Santa Fe: SAR, 31–56 
Singapore Department of Statistics (2015): „Age Pyramid of Resident Population“, 

http://www.singstat.gov.sg/statistics/visualising-data/charts/age-pyramid-of-resident-population 
(Aufruf: 18.04.2016) 

Spronk, Rachel (2012): Ambiguous pleasures. Sexuality and Middle Class Self-perceptions in Nairobi. 
New York: Berghahn 

Statista (2016): „Malaysia: Average age of the population from 1950 to 2020“, 
http://www.statista.com/statistics/318690/average-age-of-the-population-in-malaysia/ (Aufruf: 
18.04.2016) 

Straughan, Paulin (2009): Marriage Dissolution in Singapore. Leiden: Brill 
Thimm, Viola (2014): Geschlecht und Bildungsmigration: Lebensentwürfe und Weiblichkeitsbilder 

malaysischer Bildungsmigrantinnen in Singapur. Bielefeld: Transcript 



Romantische Liebe als Weg zur Moderne 43 

Waardenburg, Jacques (1996): „Some Thoughts on Modernity and Modern Muslim Thinking about 
Islam“, in: Sharifah Shifa Al-Attas (Hg.): Islam and the Challenge of Modernity. Kuala Lumpur: 
ISTAC, 317–350 

Waterson, Roxana (2007): „Introduction: Analysing personal narratives“, in: Waterson, Roxana (Hg.): 
Southeast Asian Lives. Personal Narratives and Historical Experience. Singapore: NUS Press, 1–37 

Wong, Aline (1976): „Women as a Minority Group“, in: Hassan, Riaz (Hg.): Singapore. Society in 
Transition. Kuala Lumpur: Oxford Univ. Press, 290–314 

Yeoh, Brenda S.  A.; Wong, Theresa (2003): „Singapur“, in: Gieler, Wolfgang (Hg.): Handbuch der 
Ausländer- und Zuwandererungspolitik. Von Afghanistan bis Zypern. Münster: LIT, 567–575 

Zavoretti, Roberta (2013): Be My Valentine. Bouquets, Marriage, and Middle Class Hegemony in Urban 
China. Halle/Saale: Max Planck Inst. for Social Anthropology (Working Paper) 

 


	Refereed article
	“I really love that guy!“ Romantische Liebe als Weg zur Moderne im regionalen Kontext Singapurs und Malaysias
	Einführung
	Empirischer Einblick: Cui Hongs und Toms Hochzeitstag

	Theoretischer Rahmen: Liebe und Modernität
	Singapur: Lokale Diskurse zu und Praktiken von Liebe, Sexualität und Ehe
	Cui Hong: Mit romantischer Liebe auf dem Königsweg zur Moderne
	Eine „traditionelle“, frauengeprägte ArbeiterInnenfamilie
	Von problembehafteten zu modernisierten Geschlechterinteraktionen
	Cui Hongs „romantische Hochzeit in Weiß“ als Ausdruck von sozialer Aufwärtsmobilität und einem modernisierendem Lebensweg

	Resümee
	Literatur


