ASIEN 123 (April 2012), S. 95-111

Moderne Paranormale als spirituelle
Unternehmerinnen in Indonesien?

Judith Schlehe

Summary

Paranormal or supranatural are a contemporary reconfiguration of dukun or mystical-
spiritual experts and traditional healers. Most paranormal belong to the urban middle-
class, are well educated, professional, highly mobile, members of national organiza-
tions, and they make extensive use of modern mass media to advertise their
supernatural skills. They offer general strengthening and solutions for all problems of
life, success in political elections, business, career, love affairs as well as assistance
to overcome health problems. This paper presents a quantitative analysis of their
advertisements as well as results from qualitative anthropological fieldwork encoun-
ters. The latter bring an ambivalent attitude towards money and materiality to the
fore: Although most paranormal practitioners make a living — and some of them a
fortune — from their clients, money-orientedness is seen in a negative light. Their
success depends on the staging of magical powers and traditionality. Thus, the
spiritual economy of the modern paranormal relies on both entrepreneurship and
cultural values. But what does “tradition” mean in this context? This article argues
that the paranormal tend to emphasize a cosmopolitan outlook and hence can be
regarded as potentially counterbalancing fundamentalist stances. The paper deals
with a wide variety of theoretical frameworks and is based on anthropological field
research in 2011, as well as 25 years of engagement with Java.

Keywords: Anthropology of Indonesia, spiritual economy, paranormal, dukun

Einleitung

Die meisten wissenschaftlichen Arbeiten reproduzieren derzeit in gewisser Weise
die indonesische staatliche Religionspolitik, indem sie sich vorwiegend mit den in
Indonesien offiziell anerkannten Religionen beschéftigen." Angesichts der rezenten,
als religios bezeichneten Konflikte und in Zusammenhang mit der zunehmenden ge-
nerellen ,,Religionifizierung“? des éffentlichen Lebens — ein Begriff, der sich auf die

In Indonesien sind von staatlicher Seite nur sechs Religionen anerkannt, die alle dem Bereich der
Schriftreligionen  zuzurechnen sind: Islam, Protestantismus, Katholizismus, Hinduismus,
Buddhismus, Konfuzianismus.

Es besteht mittlerweile Einigkeit darliber, dass Modernisierung nicht, wie die Sakularisierungsthese
Max Webers und modernisierungstheoretische Ansdtze Glauben machen wollten, heif3t, dass
Religionen immer weiter an den Rand und ins Private gedrangt werden und die Welt entzaubert wird
(vgl. Schlehe und Rehbein 2008).



96 Judith Schlehe

Sichtbarkeit und den Einfluss von Religion bezieht — gibt es besonders viele und
meistens sehr gute, neue Arbeiten zu Islam und Christentum, oft auch in Verbindung
mit Politik und Gender (z.B. Brenner 2011, Robinson 2009, Schréter 2010). Ich
mdchte mich in diesem Beitrag mit einem Ph&dnomen beschéftigen, welches quer zu
diesen so genannten Universalreligionen liegt und in dem sich uberdies die Berei-
che, welche als , Traditionen* und ,,Moderne“ gefasst werden, wunderbar durch-
kreuzen: paranormale Spezialistinnen, spirituell-mystisch-magische Heilerinnen.
Deren Zustandigkeiten gehen in der heutigen Welt — vor allem der st&dtischen — weit
tber Heilung von Leib und Seele hinaus und beziehen sich zunehmend mehr auch
auf die Bereiche von Wirtschaft bzw. Business und Politik. Auf theoretischer Ebene
mdchte ich mich diesem Phdnomen mit den Konzepten von ,,okkulten* und ,,spiritu-
ellen” Okonomien (Comaroff und Comaroff 1999 und Rudnyckyj 2009, 2010) in
Verbindung mit einer kritischen Betrachtung von Bourdieus materialistischer Theo-
rie des Symbolischen sowie neueren soziologischen Ansétzen zu populéren Religio-
nen anndhern. Davon ausgehend soll nach den Selbstpositionierungen und Repré-
sentationsstrategien von modernen Paranormalen gefragt werden: Wie stellen sie
sich dar in Bezug auf ihre besonderen (Ubernatirlichen) Féhigkeiten, ihre wirt-
schaftlichen Interessen und ihre Position in der Welt? Ziel dieses Beitrages ist, eine
Variante von moderner indonesischer ,,moralischer Okonomie* aufzuzeigen und in
diesem Zusammenhang nach populdren Orientierungen zu fragen, welche , Tradi-
tion* und ,,Moderne*, ,,Struktur” und ,,Subjekt” sowie ,,Indonesien*, ,,den Westen*
und die globale Welt auf eigene Weise charakterisieren. Ich méchte, indem ich mich
mit einem (aus westlicher, zunehmend aber auch aus indonesischer Sicht) relativ
exotischen Phanomen beschéftige, dieses de-exotisieren, normalisieren und es wie-
der in den Blick der Wissenschaft riicken. Dies soll zu einem besseren Verstandnis
der Besonderheiten und Verwobenheiten von Religion, Wirtschaft, Politik und Heil-
systemen in Indonesien — im Rahmen der globalen Welt — beitragen.

Das Datenmaterial konnte ich zwischen Januar und Marz 2011 in Yogyakarta,
Surakarta (Solo) und Jakarta sammeln, im Kontext eines gréReren interdisziplindren
DFG-Projektes tber die Bilder des Westens in Indonesien.? Zugleich flieBen Eindrii-
cke und Ergebnisse vorangegangener Projekte wéhrend der letzten 25 Jahre ein.

®  In diesem Zusammenhang kooperiere ich im ethnologischen Teilprojekt der interdisziplindren, DFG-

geforderten Gruppe ,,Jenseits von Okzidentalismus: Konzepte des Westens in Asien mit einer
indonesischen und einer deutschen Doktorandin als Tandempartnerinnen (Vissia Ita Yulianto,
Melanie Nertz). Wir fiihrten Feldforschung in Java (Jogjakarta, Solo, Jakarta) und Sulawesi
(Manado, Makassar) durch, und wir danken der Deutschen Forschungsgemeinschaft fur die
Unterstiitzung. Dar(ber hinaus profitieren wir von der Zusammenarbeit in der BMBF-geférderten
Gruppe ,,Grounding Area Studies in Social Practice: Southeast Asian Studies at Freiburg”. Und
schliellich danke ich den Herausgebern dieses Bandes.



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 97

Ethnographie moderner Paranormaler

Es lasst sich keine scharfe kategoriale Abgrenzung vornehmen von Paranormalen
gegeniber dukun, den in der Literatur vielfach beschriebenen traditionellen mysti-
schen Experten, die etwa von Geertz (1960, S.86) und Koentjaraningrat (1985,
S. 422) auch als performer, Heiler und Zauberer charakterisiert wurden.* Moderne
Paranormale bezeichnen sich teils auch als supranatural, konsultan alternatif,
spiritualis, ahli metafisika oder islamisch als ustadz / religitse Lehrer. Im Folgenden
werden sie, der Einfachheit halber, durchgéngig mit dem Begriff paranormal be-
nannt.> Kennzeichnend ist, dass sie, anders als dukun, meist ein relativ hohes Niveau
an formaler, moderner Bildung aufweisen, im urbanen Kontext agieren und translo-
kal ausgerichtet sind. Dies betrifft ihr eigenes Praktizieren, welches oft an mehreren
Orten — etwa an festgelegten Wochentagen in verschiedenen Grofistadten, unter
Umstanden auch (ber zwei oder mehrere Inseln verteilt — und zuweilen sogar in
Hotels stattfindet. Auch was ihre Zustindigkeiten angeht, sind sie grenzlber-
schreitend. Beispielsweise betonen sie hédufig, dass sie Menschen aller Religionen,
sozialen Klassen, Geschlechter und egal welcher ethnischen oder nationalen Her-
kunft behandeln kdnnen oder dass sie uber die Fahigkeit verfiigen, indonesischen
Hausangestellten, die sich als Arbeitsmigrantinnen in fernen Landern aufhalten, zu
helfen. AuBerdem sind viele Paranormale in nationalen Organisationen zusammen-
geschlossen,® nicht wenige verfiigen tber staatliche Genehmigungen und zahlen
Steuern, und sie nutzen moderne Medien. Fernsehauftritte, Homepages und Werbe-
annoncen sind weit verbreitet. Dabei beziehen sie sich durchaus auch auf Diskurs-
elemente der globalen Esoterikszene, die mit lokalen, islamischen und anderen
Elementen gemischt werden. ,,New spirituality*, wie sie in Indonesien seit den spé-
ten 1980er Jahren aktuell wurde (vgl. Howell 2006, S. 24), lehnt sich an dukun und
kebatinan (mystische Vereinigungen) ebenso wie an Sufi-Mystik und an den
globalen spirituellen Gesundheits- und Management-Markt an.

Manche Paranormale arbeiten alleine und empfangen Klientinnen in einem beschei-
denen Heim, andere unterhalten weitlaufige Zentren mit zahlreichen Angestellten
und Assistentinnen. Solche Zentren sind immer aufwandig gestaltet, mit Statuen,
Bildern und symboltrachtigen Gegenstanden, je nach Ausrichtung des Leiters oder
der Leiterin. Zuweilen finden sich auch Zusammenstellungen, die verschiedenste
Traditionslinien  vereinen:  Kraton  (Sultanspalast)-Embleme,  Islamisches,

Die neuere Literatur konzentriert sich ganz auf den Heilaspekt (Ferzacca 2001) und insbesondere auf
islamisches Heilen (Daniels 2009; Woodward 2011).

Auch die Palette von Titeln und Anreden ist breit und verweist auf unterschiedlichste
Referenzrahmen, etwa Mbah, Kyai, Ratu, Hadji, Kanjeng, Dr.

Das Forum Komunikasi Paranormal dan Penyembuh Alternatif Indonesia (FKPPAL;
Kommunikationsforum fir indonesische Paranormale und alternative Heiler) hat, nach Aussage
seines langjéhrigen Leiters, circa 40.000 Mitglieder. Interessanterweise wurde es auf Initiative des
damaligen Présidenten Suharto gegrindet. Dieser war bekannt dafir, dass er zahlreiche magisch-
mystisch-spirituelle Berater hatte.



98 Judith Schlehe

Hinduistisches, Christliches, Chinesisches, Gemalde von Ratu Kidul, der javani-
schen Meereskonigin, kejawen’-Paraphernalien, Fotos von Filmstars und beriihmten
Klienten, moderne Kunst, Gegenstande, die mit Wissenschaftlichkeit assoziiert
werden, sowie aller Art Darstellungen des oder der Paranormalen (darunter zuweilen
auch Fotos blutiger Rituale), Zertifikate, Zeitungsausschnitte und dergleichen mehr.

Die meisten Paranormalen erklaren, dass ihre Fahigkeiten direkt von Gott (dem
islamischen, dem christlichen oder dem ubergreifend Allméachtigen) gegeben seien
und dass sie ihre Klientlnnen mit innerer, bernatirlicher Kraft (kekuatan ghaib)
behandeln (vgl. auch Saksono 2007, S. 161). Sie setzen asketische Ubungen ein,
Meditation, Gebete, Suggestion, Hypnose, Transfer von Energie, Trance, pusaka
(magische Erbstiicke) oder heiliges Wasser und Krauter oder sie implantieren Gold
unter die Haut ihrer Klientlnnen (pasang susuk). Teilweise verwenden sie auch
moderne Technologien, wie Elektrizitat, oder es werden Computer eingesetzt bzw.
Behandlungen Uber das Internet ausgefihrt. Auffallend ist, dass der Bereich von so
genannter schwarzer Magie (ilmu hitam) in Gesprachen und Selbstdarstellungen
vollkommen ausgeklammert wird. Zum Ausdruck kommen nur die als positiv be-
werteten Aspekte und Potenzen.

Eine Gemeinsamkeit mit dukun ist, dass sich auch unter den modernen Para-
normalen deutlich mehr Manner als Frauen befinden. Aber es gibt weibliche
Paranormale — nach meiner Schétzung machen sie circa ein Viertel aus® — was in der
wissenschaftlichen Literatur bislang ignoriert wurde. Insbesondere Timothy Daniels
und Mark Woodward beziehen sich ausschlief3lich auf Manner, Muslime und Heiler.
Demgegeniiber sollen im Folgenden weitere Dimensionen aufgezeigt werden. Zu-
néchst sei jedoch auf die theoretischen Beziige eingegangen.

Theoretischer Rahmen

Jean und John Comaroff betonten in einem berihmten Aufsatz (1999) bezuglich
Hexerei und anderen okkulten Ph&nomenen im postkolonialen post-Apartheid
Siidafrika das Zusammenspiel von Okkultem und Moderne, von (unnatirlicher)
Produktion und Reproduktion von Wohlstand sowie von lokalen mystischen Oko-
nomien und 6konomischer Ordnung.’ Den entscheidenden Referenzrahmen ihrer

Als kejawen wird das traditionelle javanische Weltbild bezeichnet, dessen Religionsstatus umstritten
ist.

Diese Schéatzung beruht auf meinem Eindruck, der Einschatzung diverser paranormaler
Gesprachspartnerinnen und der Auswertung von Werbeannoncen. Dagegen finden sich in einem
Sample von 50 Paranormalen, die von der Zeitschrift Posmo fiir den Posmo Preis 2011 (,,Best of the
best spiritual leaders are able to provide solutions and successful life“ (Posmo, 619, 2011, S. 3))
nominiert wurden, nur sechs, also 12 Prozent Frauen.

Fur einen fachgeschichtlichen Abriss des hinter den Begriffen von okkulten und spirituellen
Okonomien stehenden Konzeptes von ,moral economies®, welches er umreiBt als ,,the production,
circulation, distribution and use of norms and obligations, values and affects* siehe Fassin (2011,
S. 486).



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 99

Erklarung von Hexerei bildet also eine Wirtschaft, welche extreme Ungleichheiten
von Arm und Reich hervorbringt bzw. globale Diskurse, in denen es um Aushand-
lung von Zivilgesellschaft und (post-)moderne Subjekten geht. Magie dient in dieser
Lesart materiellen Zielen, sie ist eine Produktionsweise fir diejenigen, die Uber
keine anderen Ressourcen verfiigen. Hinter der Oberflache des modernen Sidafrika
steht demnach eine ,,unmoralische Okonomie* (Comaroff und Comaroff 1999,
S. 285), die letztlich Ausdruck von Unzufriedenheit mit der Moderne ist (ebd.,
S. 284).

Bezogen auf Indonesien, insbesondere Java, geht Steve Ferzacca (2001) in eine
&hnliche Richtung, wenn er von ,healing the ills of modernity* spricht. Ebenso, aber
unmittelbarer auf politische Verhaltnisse bezogen, interpretierte James Siegel (2006)
Hexereibeschuldigungen und damit verbundene Gewalt in Ostjava in Zusammen-
hang mit der Desintegration und Orientierungslosigkeit am Ende des autoritéren
Regimes von Suharto.

Im Blick auf das gegenwaértige Indonesien greift Daromir Rudnyckyj in seinen Ar-
beiten zu ,,Spiritual Economies® (2009, 2010) diesen Ansatz in gewisser Weise auf.
Er hélt ihm jedoch entgegen, dass es sich bei seiner Fallstudie zu islamischem
business training in einem indonesischen Stahlkonzern nicht um ein Refugium von
Mystifizierung und / oder Widerstand handelt, in dessen Rahmen man dem globalen
Neoliberalismus entgehen zu kdnnen meint. Vielmehr spiele in einer reformasi
spiritual in Indonesien die islamische und die kapitalistische Ethik durchaus zu-
sammen. Eine solche spirituelle Reform soll die ékonomischen Krisen zugrunde
liegende Trennung von religidser Ethik und Wirtschaft, die zu Korruption und ande-
ren Missstanden gefiihrt hat, auflésen. Daher schlédgt Rudnyckyj den Begriff ,,spiri-
tuelle Okonomie* vor: Wirtschaftliche Restrukturierung, modernes Management
und effizienz- und produktivitatssteigernde Arbeitsethik werden als Elemente von
muslimischer Frommigkeit und Spiritualitat konstruiert.

Dies spielt sich in Indonesien nicht nur im Rahmen von Unternehmen ab, sondern
bezieht sich vor allem auch auf einen allgemeinen Trend, der Religion und Gesell-
schaft verbindet. Julian Millie (2011) beispielsweise beschreibt den Alltag alterer
Damen in Bandung (West-Java), die jede Woche zwischen vier und sechs religidse
Treffen besuchen und dies mit ihrer Sorge um den Niedergang der Gesellschaft —
inshbesondere infolge von Korruption, Kriminalitat, Drogen, Umweltverschmutzung,
Uiberhohten Bildungskosten und Niedergang der traditionellen Kultur — begriinden.
Dem mdchten sie religioses Wissen und Frommigkeit entgegen setzen, die die Ge-
sellschaft gegenuiber diesen Missstanden stérken sollen (Millie 2011).

Offensichtlich handelt es sich bei den angesprochenen Fallstudien, auf denen die
theoretischen Konzepte beruhen, um unterschiedliche Phdnomene, ndmlich Hexerei
auf der einen Seite und auf der anderen Seite um den Islam als eine der sechs in
Indonesien staatlich anerkannten Religionen, dem 88,77 Prozent (BPS 2009) der
Bevolkerung angehoren. Ich mdchte meinen Ansatz gewissermalRen dazwischen



100 Judith Schlehe

verorten, indem ich mich konzeptionell auf Rudnyckyjs ,spirituelle Okonomie*
beziehe, aber ein ethnographisches Beispiel wahle, welches die eingangs erwéhnte
Konzentration auf den Islam relativiert, indem es den Bezug zwischen muslimi-
schem (und anderem) Glauben und lokalen javanischen mystisch-magischen
Vorstellungsweisen herstellt. Letztere ordne ich nicht automatisch dem Bereich des
Traditionellen oder des Widerstandes gegen die Moderne zu. Es geht mir im Ge-
genteil darum, die spezifische Weise herauszuarbeiten, in der Paranormale sich
hdchst geschmeidig an neue Verhéltnisse anpassen und diese mitgestalten, indem sie
gewissermalien die Moderne moderieren. Vielleicht liefe sich aber auch sagen, dass
sie sich nicht nur an neue Verhéltnisse ,,anpassen®, sondern dass sie eine spezifische
Form von Moderne generieren, welche in Indonesien neben und in Verbindung mit
einer islamisierten Moderne steht und in der sich Lokales wie Globales artikuliert?

Damit — und durch das obige Beispiel von Millies alteren Damen — ist bereits ange-
deutet, dass mir eine rein materialistische Theorie des Symbolischen, wie sie,
ausgehend von Max Webers Herrschaftssoziologie, Bourdieu vorschlagt (Bourdieu
2000, S.117), zu kurz zu greifen scheint. Fiir Bourdieu stellen religiése Felder
Gesamtsysteme objektiver Relationen zwischen den Positionen der in Opposition
zueinander stehenden Akteure dar (ebd., S. 14-15).° Diese sind, den Weberschen
Idealtypen folgend, Priester, Propheten, Zauberer und Laien (Weber 1976). Die
religidsen Akteure konkurrieren um Laien und damit um religiése Macht. Religion
ist demnach ein Machtinstrument (Bourdieu 2000, S. 46) zur Domestizierung der
Beherrschten bzw. zur Strukturierung der Welt. Der Prophet als ,,unabhéngiger
Heilsunternehmer* (ebd., S.81) verzichtet um seiner Position willen auf Profit,
wogegen der Zauberer (dem Paranormale in mancherlei Hinsicht entsprechen) auf
spirituelle Herrschaft verzichtet und sich materiellen Interessen und Gehorsam ge-
genuber Auftragen unterwirft. In Bourdieus Worten: ,,Der Zauberer kann dagegen
seine Dienste offen gegen materielle Entlohnung anbieten, sich also explizit in ein
Verkaufer-Kunden Verhaltnis stellen, das doch die objektive Wahrheit jeden Ver-
héltnisses zwischen religiésen Spezialisten und Laien darstellt” (ebd., S. 85).

In einem solchen Modell einer politischen Okonomie der Religion ist fiir spirituelle
Bedirfnisse, sinnhafte Orientierungen, subjektive, sinnliche, verkorperlichte Erfah-
rungen oder gar Kommunikationsweisen mit anderen Seinsebenen kein Raum.
Bourdieus kritische Objektivierung des Heiligen — und die bis zur Représentations-
krise weit verbreitete Selbstgewissheit, mit der er fur sich in Anspruch nimmt, den
Akteuren verborgene Strukturen entschliisseln und eine objektive Wahrheit erken-
nen zu kdnnen — ist aktuellen religionsethnologischen Ansétzen entgegen gesetzt.
Diesen geht es vielmehr darum, unterschiedliche Wirklichkeitserfahrungen und

0 Ein Feld ist fir Bourdieu ein Praxisbereich, der durch eine spezifische Kombination von

Kapitalsorten gekennzeichnet ist (soziales, symbolisches, finanzielles Kapital), um die
unterschiedlich positionierte PraktikerInnen konkurrieren oder beziiglich derer sie kooperieren. Ein
religioses Feld ist bestimmt durch religiése Autoritdtsbeziehungen und Kréfteverhéltnisse (Bourdieu
2000, S. 23). Religiose Akteure konkurrieren um Laien bzw. um religiése Macht.



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 101

alltdgliche Sinnzusammenhdange verstehbar zu machen und sie bemiihen sich um die
Darstellung von Vielschichtigkeit, Mehrdeutigkeit und Polyphonie in heterogenen
Diskursfeldern. Zugleich geht es ihnen jedoch auch um eine kritische Einbettung in
weiter gefasste (lokale und globale) sozio-6konomische, historische und politische
Kontexte.

Ein solch umfassender Anspruch kann in diesem Aufsatz nicht eingelést werden,
jedoch ist meine Herangehensweise davon gepragt. Ich mochte hier das bescheide-
nere Ziel verfolgen, die Selbstdarstellungsweisen von modernen Paranormalen
aufzuzeigen und zu diskutieren. Zu diesem Zweck ist ein weiterer theoretischer
Bezugsrahmen einzufiihren, ndmlich die Auseinandersetzung mit populédren Religi-
onsformen und deren globaler Verbreitung.

Populére Religiositat und Transzendenzerfahrung ist, nach Hubert Knoblauch, durch
die Medien und den Markt gekennzeichnet, so dass die Grenze zwischen Religiosem
und Nicht-Religiosem leicht verschwimmt (Knoblauch 2009, S. 12). Ein weiteres
hervorstechendes Merkmal der von deutschen Soziologen fiir die westliche Welt —
mit bemerkenswerter Missachtung anderer Weltregionen — konstatierten
» Transformation des Religidsen* ist die zunehmende Individualisierung, von Ulrich
Beck als Suche nach einem ,,eigenen Gott“ im Rahmen reflexiver Modernisierung
gekennzeichnet. Glaube wird enttraditionalisiert und somit optional und zugleich
kosmopolitisch (Beck 2008, S. 111)." In der ,Unmittelbarkeit der Nachbarschaft
von alten und neuen Religionen und religiosen Bewegungen“ (ebd., S.112)
verwischen die Grenzen und, so Beck, das kulturell Andere kann nicht mehr
ausgegrenzt werden.

Es wird zu untersuchen sein, ob und inwieweit sich diese Ansatze auch fir eine
Analyse der Rolle von indonesischen Paranormalen als sinnvoll erweisen.

Spirituelle Okonomie und Selbstdarstellung

Moderne Paranormale verwandeln in ihrer Bemihung um Klientlnnen in mehr oder
weniger offensichtlicher Weise symbolisches und religitses in 6konomisches Kapi-
tal. Ist das alles? Ethnologisch wirklich interessant wird es meines Erachtens, wenn
wir die ,,Kapital“-Sorten bzw. damit verbundenen Konzepte und Praxen differenziert
betrachten und vor allem, wenn die Perspektiven der paranormalen Akteure einbe-
zogen werden. Worum geht es in ihren eigenen Augen bzw. Darstellungen? Im
Folgenden werde ich ihren Représentationen auf zwei Ebenen nachgehen, ndmlich
in Annoncen und in ethnographischen Begegnungen.

1 In der Individualisierung sieht Beck eine Voraussetzung fir die friedliche Koexistenz von Religionen

(Beck 2008, S. 111).



102 Judith Schlehe

Werbeannoncen

Werbeannoncen von Paranormalen (siehe Abb. 1) in sieben indonesischen, teils
wdchentlich, teils monatlich erscheinenden Mystik-Magazinen aus dem Jahr 2011
wurden hinsichtlich ihrer Angebote und in Bezug auf die Selbstdarstellung der Inse-
rentlnnen ausgewertet.” Insgesamt wurden 215 Annoncen bearbeitet, davon waren
40 von Frauen und 168 von Mannern (7 waren nicht zuordenbar). Einer meiner
Gesprachspartner sagte, dass er 25.000.000 Rupiah (gut 2.000 Euro) pro Monat fiir
Werbung (promosi) ausgibt, bei den meisten anderen handelt es sich dagegen um
wesentlich geringere Betrége.

Diagramm 1: Angebote in Werbeannoncen in verschiedenen indonesischen
Zeitschriften: Anzahl der Kategorien bezogen auf 215 Anzeigen

160
140 135
120
120
100 99

100

80

61

60

40

20

O T T T T

Finanzielles Allgemeine Karriere Liebe und Sex Heilung
Starke

Quelle: Zusammenstellung der Autorin

Die in Diagramm 1 aufgefiihrten Kategorien sind lediglich grob gefasste Ober-
begriffe, welche sich keineswegs gegenseitig ausschliefen, denn haufig finden sich
in einer Anzeige mehrere Angebote. Obgleich die Zahlenangaben im Diagramm
Genauigkeit suggerieren, lassen sich tatsachlich nur Tendenzen aufzeigen. Es zeigt
sich, dass zusammen genommen weit (iber die Halfte der Werbeangebote sich auf
die Bereiche ,Finanzielles”, ,allgemeine Starkung*“ und ,Karriere* beziehen.

2 Folgende Zeitschriften wurden ausgewertet: Posmo, Mystic, Misteri, Liberty, Victory, Meteor Jogja,

Merapi. Preislich liegen sie zwischen 2.000 Rupiah fiir einfach aufgemachte Papierausgaben und
13.000 Rp fur aufwéndige Hochglanzzeitschriften (16 Cent und etwas mehr als 1 Euro). Ich danke
Mirjam Lucking fir die Unterstiitzung bei der Auswertung.



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 103

Im Einzelnen wurden diese folgendermalen gefasst:

e Finanzielles” bezieht sich auf Reichtum, Geldsegen — rejeki, Schuldentilgung,
Lotteriegewinn;

e ,allgemeine Starkung“: Den Klientinnenen wird mehr Kraft, Widerstands-
fahigkeit und eine bessere Ausstrahlung in Aussicht gestellt, indem etwa ein
Ubernaturlicher Schutzwall — pagar ghaib — um sie errichtet oder ihre Aura ge-
stérkt wird;

o, Karriere* meint beruflichen Erfolg und gewinnbringende Geschéfte.
Auch dem Bereich von ,,Liebe und Sexualitét* kommt ein hoher Stellenwert zu:

e ,Liebe und Sexualitat” ist gekennzeichnet durch die Aussicht darauf, einen
Partner oder eine Partnerin zu finden bzw. zuriickzuerobern, die Attraktivitat zu
erhdhen, ein erfiilltes Sexualleben zu haben, die Geschlechtsorgane zu stéarken,
was sich auch speziell auf Homosexuelle oder Prostituierte beziehen kann.

Der Bereich ,,Heilung” wird zwar angeboten, steht aber nicht im VVordergrund:

e, Heilung“ ist bezogen auf diverse Krankheiten physischer und seelischer Art —
medis dan non medis —, Geisteraustreibung, Ubertragung von Krankheiten auf
Tiere, Abtreibung, Transfer von Embryos.

Im vorliegenden Zusammenhang ist zu erwéhnen, dass in den Annoncen oftmals
keine Preise genannt werden. Wo dies jedoch der Fall ist, ist die Spanne betrécht-
lich. Der hdchste genannte Preis fir die Dienste eines Paranormalen liegt bei
50.000.000 Rp (ca. 4.000 Euro), der niedrigste bei 50.000 Rp (4 Euro). Die meisten
bewegen sich zwischen 500.000 und 3.000.000 Rp (40 und 250 Euro).*

Der zweite Auswertungsbereich der Annoncen bezog sich auf die Frage, wie Para-
normale sich in ihren Werbeannoncen darstellen. Hier zeigte sich, dass die Mehrzahl
auf lokale Identitatsmerkmale rekurriert (durch Kleidung und Accessoires, Sprache,
Redewendungen und Titel), sehr viele auch islamische Elemente verwenden (arabi-
sche Lehnworter und Koranzitate, Gebetsketten, Kopftuch, Anreden wie ustadz,
thabib, kyai, kyai haji, sultan, syekh). In einigen Annoncen wird die Religions-
zugehorigkeit offen gehalten und es wird betont, dass alle Religionen willkommen
und alle Menschen gleich sind. Manche Inszenierungen wirken orientalisierend,
andere eher westlich oder global orientiert (beispielsweise durch Krawatten, engli-
sche Begriffe oder Anglizismen - z.B. super hipnotis modern - und Verwendung von
Doktor-Titeln).

¥ Auch im Internet finden sich zuweilen Preisangaben. So kostet es etwa bei indospiritual.com 75.000

Rp, wenn man die fur einen personlich erfolgversprechende Handynummer eruieren I&sst
(http://www.indospiritual.com/produk_nomor-handphone-pendongkrak-hoki-kode-nhh-.html
(Aufruf: 30.03.2012)), wahrend das Offnen der Aura aus der Ferne — mittels eines Fotos und der
Angabe von Namen, Geburtsdatum und Religion — die vorherige Uberweisung von 230.000 Rp im
Inland bzw. 750.000 Rp aus dem Ausland erfordert. Daflir wird Beliebtheit, Schonheit, geschéftlicher
Gewinn u.a. versprochen (http://www.indospiritual.com/produk_program-pembukaan-aura-kode-
ppa-.html (Aufruf: 30.03.2012)).



104 Judith Schlehe

Abb. 1: Werbeannoncen von Paranormalen

st X LESEY . |
¢ .

,llit. w

ALAMAT PRAKTEK

Werbeannoncen, an diejenigen gerichtet, die gescheitert sind und den Weg des Erfolges einschlagen
mdchten (links oben), die ihre Aura in Liebesdingen verbessern wollen (rechts oben), die Reichtum und
Gesundheit auf der Grundlage islamischer Spiritualitat suchen (links unten) und fir Homosexuelle und
Lesben mit Liebesproblemen (rechts unten) Quelle: Misteri. Majalah Investigasi Supranatural
[Geheimnis. Zeitschrift fur supranaturale Investigation], Ausgabe 509, 20. Marz — 04. April 2011).

Insgesamt zeigt sich in den Werbeannoncen also, wie das Angebot von Para-
normalen, ihre Klienten in finanzieller und anderer Hinsicht zu starken,
kulturspezifisch inszeniert wird.



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 105

Ethnographische Begegnungen

Bei meinen Besuchen, in Gesprachen und teilnehmender Beobachtung™ ergaben
sich teilweise andere Bilder und Eindriicke als aus den Annoncen, und die Aufmerk-
samkeit wurde auf weitere wesentliche Aspekte gelenkt. Dies unterstreicht einmal
mehr die Wichtigkeit einander erganzender Methoden und Datenquellen.®

Nicht alle Paranormalen leben ausschlieRlich von ihren Klientlnnen, manche aber
sind immens reich. Dabei spielt der politische Kontext der Dezentralisierung in
Indonesien offenbar eine entscheidende Rolle. Durch diese gewannen regionale
Wahlen*® an Bedeutung, das heift, es geht um wesentlich mehr Macht und Geld als
dies friiher, zu Zeiten des zentralistischen, autoritdren Suharto-Regimes, der Fall
war. Von diesen Wabhlen profitieren Paranormale, wie sich aus Gesprachen ergab,
weit mehr als aus den Annoncen ersichtlich wird. Eine Informantin sagte, dass 80
Prozent der Politiker bzw. Kandidaten Paranormale aufsuchen wirden. Sie selbst,
eine sehr erfolgreiche Paranormale, stelle insofern eine Ausnahme dar, als sie fir
solche Kunden einen festen Preis habe: 25.000.000 Rp (ca. 2.150 Euro), unabhéngig
vom Wahlerfolg. Sie flhrt ein Ritual durch, schlachtet ein Tier, starkt den Klienten,
und dann sei es seine Angelegenheit, ob er etwas daraus mache, also die Wahl ge-
winne. Andere Paranormale, so erklarte sie, wirden nur im Falle eines Wahlsieges
Geld erhalten; dann allerdings mindestens das Zehnfache.

Dieses Beispiel lasst erahnen, dass es eine grolie Bandbreite in der Einbettung von
Paranormalen in die indonesische Politik und Okonomie gibt. Offenbar spielen sie
nicht nur fir diejenigen eine Rolle, die uUber keine anderen Ressourcen verfiigen
(wie im Comarroff’schen Beispiel). Andererseits agieren sie jedoch nicht nur fiir
wohlsituierte Politiker, sondern kénnen auch als Spiegelbild der wirtschaftlichen
Probleme im Land gesehen werden. Fur arme Klientlnnen ist es billiger zu Para-
normalen zu gehen als fur ein Krankenhaus oder gar fiir eine Operation zu

% Ich sprach mit circa 30 Paranormalen und nahm an etlichen Heilritualen teil. Die Zahl der

Gewaéhrsleute l&sst sich nicht exakt benennen, da sich bei Interviews oftmals unverhofft andere
Gesprachsteilnehmerlnnen dazugesellten, so dass aus einem Interview ein offenes Gesprach in
groRerer Runde wurde. Bei diesen weiteren Personen handelte es sich zuweilen um Assistentinnen
und Angestellte der Paranormalen, manchmal um Verwandte oder um Kolleglnnen, die von meinem
Besuch gehort hatten und aus Interesse dazu stieRen. Das Alter meiner Gesprachspartnerinnen war
zwischen 30 und Gber 70 Jahren, und es handelte sich um Ménner und Frauen mit unterschiedlicher
religioser Orientierung (Islam, Katholizismus, Protestantismus, kejawen oder auch Mischungen),
Arme und Reiche, sowie mit diverser ethnischer Zugehorigkeit (Javanerlnnen, Minangkabau,
Chinesen).

Hinsichtlich einer Reflexion der Subjektivitdt im Feldforschungsprozess scheint mir auch
aufschlussreich, dass mir die Annoncen der Paranormalen l&cherlich und verdummend erschienen,
wahrend ich, wenn ich der Person begegnete, mich auf ihn oder sie einlieR und oft (nicht immer)
Respekt und Empathie entwickelte. Inshesondere wenn ich an Ritualen teilnahm und die interaktiven
und performativen Dimensionen selbst wahrnahm, wurde auch die starke affektive Komponente
nachvollziehbar, ohne dass ich meine kritische Distanz verlor.

Pilkada — Pemilihan umum kepala daerah dan wakil kepala daerah — allgemeine Wahlen von
Distriktoberhduptern und deren Stellvertretern.

15

16



106 Judith Schlehe

bezahlen.'” Und dass viele Paranormale anbieten, Schulden zum Verschwinden zu
bringen, spricht fir sich. Zugleich sind auch manche Paranormale ihrerseits von
wirtschaftlichem Druck gepragt und finden in dieser Tétigkeit ihre Einkommens-
quelle. Eine Gesprachspartnerin sagte, viele wirden paranormal, weil sie arbeitslos
seien. Ein anderer &ulerte im selben Kontext, die Riickkehr zur Tradition sei wirt-
schaftlich motiviert."®

Neben den oben erwéhnten Zeitungsannoncen bedienen sich moderne Paranormale
vielfaltiger weiterer Werbestrategien: Sie haben Visitenkarten, Broschiiren, Home-
pages, Facebook-, Radio- und Fernsehauftritte, sie fiihren &ffentliche und
offentlichkeitswirksame Rituale durch®® und prasentieren ihre Fahigkeiten bei Mes-
sen, Ausstellungen und in shopping-malls. Dort kdnnen die Klientinnen einen Vou-
cher erstehen und dann wéhlen, zu welchem Paranormalen sie gehen.

Solcherart Popularisierung, Kommodifizierung und Kommerzialisierung — und
generell die Okonomisierung von religiésen Beziigen — wurde in jiingster Zeit unter
anderem auch flr eine weit verbreitete Variante islamischer Frommigkeit heraus
gearbeitet (Fealy 2008; Jones 2010; vgl. auch Kitiarsa 2008) und wird weiterhin
insbesondere mit Spiritualitdt im Rahmen der New Age Bewegung verbunden
(Ramstedt 2007). Dies hat sicherlich seine Berechtigung, ist jedoch kein ganz neues
Phanomen, das sich umstandslos nur der Moderne zuordnen lieRe. Auch dukun wur-
den und werden Geschenke gebracht und generell missen sich spirituelle und
materielle Anliegen nicht kategorisch ausschlieBen. Jedoch, so wurde mir von einem
Gesprachspartner erklart, habe die kapitalistische Orientierung zugenommen, und
die Menschen in Indonesien wiirden sich zunehmend von ihren moralischen und
philosophischen Werten und Wurzeln entfernen und, wie die Menschen in Europa,
ganz technische und mechanische Wesen werden.

Die Ambivalenz des Materiellen

Ausnahmslos alle Paranormalen, denen ich begegnete, sagten, dass die jeweils An-
deren Geld-orientiert seien. Interessanterweise spielte dagegen der friher Ubliche
Vorwurf von Schwarzer Magie keinerlei Rolle. Ist Geld an die Stelle von Schadens-
zauber getreten? Eine Geldbezogenheit wird sowohl den traditionellen dukun vor-
geworfen als auch den Kolleginnen, welchen hdufig jede spirituelle Fahigkeit und
Ubernatirliche Legitimation abgesprochen wird. Sie seien, so wird ihnen beispiels-
weise nachgesagt, nur einfache Krauterspezialisten oder Masseure, die moglichst
reich werden wollten. Ihnen selbst dagegen geht es darum, den Menschen zu helfen.
Sie wirden dafiir niemals Geld verlangen — allenfalls wiirden sie Geschenke von

7 Krankenversicherungen sind in Indonesien nicht weit verbreitet.

Nicht nur die Hinwendung zu Paranormalen, sondern auch die Zunahme islamischer Heilweisen,
wird von manchen Leuten als wirtschaftlich motiviert interpretiert (Ferdiansyah 2011).

Auch nach einem schweren Erdbeben stidlich von Yogyakarta im Jahr 2006 fuhrten Paranormale
speziell darauf ausgerichtete Rituale durch (Schlehe 2010, S. 116 f.).

18

19



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 107

ihren Klientlnnen annehmen. Bemerkenswert ist, dass dies auch Paranormale sagen,
in deren Warterdumen gut sichtbare Boxen mit Preisangaben fur ,,Anmelde-
gebuhren* stehen (im Allgemeinen 50.000 Rp. / 4,25 Euro).

Dies korrespondiert mit einer normativen Briichigkeit hinsichtlich der kulturellen
Bewertung von Geld und der emischen Sicht auf Materielles und Moral. Die Berei-
che von sozialer und affektiver Bindung und materieller bzw. finanzieller
Zuwendung und Versorgung werden in der indonesischen Alltagspraxis nicht als
getrennt gesehen. Geld und Gefiihl gelten nicht als Gegensatz und ebenso wenig
schlieBen sich Materielles und Spirituelles aus. Nach Anderson (1990) kommt Geld
automatisch demjenigen zu, der tber spirituell legitimierte Macht verfligt. Entspre-
chend der tradierten javanischen kulturellen Regeln sollte man daher niemals nach
Geld streben. Nach Djajadiningrat-Nieuwenhaus (1987) und Brenner (2011) gilt es
in dieser Hinsicht jedoch eine Geschlechterdifferenz und verschiedene Prestige-
systeme zu beachten. Diese stellen sich fir Manner und Frauen, unterschiedliche
soziale Schichten, in traditionellen und modernen Kontexten sowie in normativen,
hegemonialen im Vergleich zu Alltags-Diskursen unterschiedlich dar. Kulturelles
Kapital wird nicht fiir alle in derselben Weise — und keineswegs umstandslos — in
soziales, politisches und ékonomisches Kapital transformiert, und Religion ist mehr
als nur ein Epiphanomen oder eine Mystifikation 6konomischer Realitaten (Csordas
2009, S. 2). Aus Sicht der Klientlnnen kann man den Erfolg einer Behandlung oder
Konsultation eben nicht nur einfach kaufen, vielmehr hangt der Effekt von dem ab,
was je nach Referenzsystem als (bernatirliche Fahigkeit des bzw. der Para-
normalen, als Glaube, oder als Suggestion bezeichnet und erfahren wird.”® Aus Sicht
der Paranormalen verhélt es sich ebenso: Sie verkaufen nicht schlicht ein Produkt,
sondern verkniipfen die Transaktion mit einem Deutungssystem, welches auf im-
materielle Dimensionen abhebt. Das Finanzielle und Materielle wird hier diskursiv
entwertet, obgleich ihm groRe alltagspraktische Bedeutung zukommt, generell viel
dariiber geredet wird und, wie aus den Werbeannoncen ersichtlich wurde, es einer
der wichtigsten Bereiche ist, in denen moderne Paranormale Unterstiitzung anbieten.
Im modernen Prestigesystem nimmt Geld eine (iberaus gewichtige Rolle ein,?* was
jedoch im vorliegenden Zusammenhang nicht betont, sondern eher heruntergespielt
wird. Wenn wir die Sichtweisen der Akteure ernstnehmen, missen wir sehen, dass

20 Auch hier muss, wie oben ausgefilhrt, kein Gegensatz zwischen iibernatiirlicher Wirkung und Geld

gesehen werden. Eine Bauerin, die ich nach ihrem Besuch bei einem Paranormalen fragte, welches
Mittel er ihr verabreicht hétte, nannte mir nicht den Namen oder die Bestandteile, sondern, mit Stolz,
den Preis, den sie dafiir bezahlt hatte. Hatte er es ihr umsonst gegeben, wére es in ihren Augen nichts
wert und damit wohl auch nicht hilfreich gewesen. Entscheidend war dennoch, dass sie das Mittel
von eben diesem Paranormalen, zu dem sie eine mihevolle Reise unternehmen musste, erhalten
hatte.

Avriel Heryanto (1999) arbeitete heraus, wie in den 1990er Jahren eine neue Schicht indonesischer
Reicher (the new rich) an offentlichem Ansehen und Bedeutung gewannen, wéhrend in der Zeit
zuvor Reichsein in erster Linie mit Westlern und ethnischen Chinesen verbunden und ausgegrenzt
worden war.

21



108 Judith Schlehe

es hier um alternative Wege, zu Reichtum und Erfolg zu gelangen, geht. Diese
Wege unterscheiden sich fundamental vom nach ékonomistischer Logik ausgerich-
teten, rationalen Gewinnstreben wie es im Entwicklungsdiskurs der Neuen Ordnung
propagiert wurde. Im Gegensatz zur oben zitierten Annahme Bourdieus handelt es
sich bei der Beziehung zwischen Paranormalen und ihren Klientinnen also nicht nur
um ein explizites Verkdufer-Kunden Verhaltnis, vielmehr bedarf es der kulturell-
religiosen Rahmung. Erst durch diese erhalt die Beziehung Sinn und Bedeutung und
kann zum erhofften Erfolg fuhren. Falls sich ein Paranormaler also materiellen Inte-
ressen unterwirft, wie Bourdieu es flir Zauberer beschreibt, muss er oder sie dies
sorgféltig verbergen.

Fazit

Im Rahmen meines Versuches, die Selbstdarstellungen moderner Paranormaler zu
kontextualisieren, méchte ich die Frage im Titel dieses Beitrages mit ja beantworten.
Paranormale sind spirituelle Unternehmerinnen, die selbstandig und eigenver-
antwortlich — wie Bourdieu sagt, als ,,unabhéngige Kleinunternehmer* (Bourdieu
2000, S. 36) — agieren. Dennoch sollte ein Fragezeichen stehen bleiben, denn die
soziale Praxis und die Dynamik der kulturellen Bedeutungen eines solchen
spirituellen Unternehmertums ist weder universal noch bis ins Letzte ékonomisch
rationalisierbar, sondern nur im heterogenen Diskursfeld des spezifischen lokalen
und symbolischen Hintergrundes und unter Einbezug der Akteursperspektiven zu
verstehen. Wenn wir Religion eben nicht nur, wie Bourdieu, als Machtinstrument
zur Domestizierung der Beherrschten betrachten, sondern die agency, die Erfah-
rungswelten und die ethische Subjektivitat der Akteure (und zwar diejenigen von
Experten und Laien, wobei diese Kategorien, wie das Beispiel der Paranomalen
zeigt, keineswegs immer Kklar zu trennen sind) ernst nehmen, wird die Analyse we-
sentlich komplexer. Selbstredend ist dabei der lokale Bezugsrahmen nicht isoliert,
vielmehr in vielfacher Weise mit der Welt verbunden und in Reibung mit ihr. Para-
normale verknipfen geschickt eine Verankerung in der lokalen Welt mit den Trans-
formationen der Moderne und mit globalen Diskursen, insbesondere mit den flows
von Vorstellungen tber Spiritualitat, die aus Esoterik- und New Age-Bewegungen
wie auch aus alteren orientalistischen Diskursen, bezogen auf dstliche Spiritualitét
gegenuber westlichem Materialismus, stammen (vgl. van der Veer 2009). Sie arbei-
ten also nicht gegen die Moderne (wie im Comaroff’schen Beispiel), sondern mit ihr
(wie bei Rudnyckyj), sie moderieren und gestalten sie. Die Art und Weise, in der
Tradition verhandelt und eingesetzt wird, ist untrennbar damit verbunden. Dieser
Aspekt scheint mir einer naheren Betrachtung wert: Welche Traditionen werden
herangezogen bzw. konstruiert, um Glaubhaftigkeit zu demonstrieren und eine
spezifische Moderne zu generieren?

Da sind zundchst, wie in der Literatur bereits hinlanglich dokumentiert und auch aus
etlichen der oben genannten Werbeannoncen ersichtlich, islamische Traditionen zu



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 109

nennen,?? zuweilen auch diejenigen der anderen in Indonesien anerkannten
Religionen. Uberdies wird aber vor allem der Bezug auf Lokaltraditionen — insbe-
sondere die von Merle Ricklefs (2007) dokumentierte ,,mystic synthesis* — deutlich,
die teils neben und in Verbindung mit islamisierten Traditionen und Moderne ste-
hen, diesen jedoch in vielen Féllen auch entgegen gesetzt werden. Daher meine ich,
dass es ergiebig ist, die ausschlieRliche wissenschaftliche Konzentration auf die
staatlich anerkannten Religionen zu tiberwinden und nach populéren Orientierungen
zu fragen, welche ,, Tradition” und ,,Moderne* sowie Indonesien, ,,den Westen* und
die globale Welt auf eigene Weise charakterisieren.

Populare Religion ist, wie am Beispiel moderner Paranormaler erkennbar wird, auch
in Indonesien mit Individualisierung verkniipft, insofern als sie um Einzelpersonen
auf einem religiésen Markt konkurriert. Dennoch greift der Beck’sche Begriff der
Enttraditionalisierung hier nicht. Traditionen sind weder homogen noch verbindlich.
Ethnologisch interessant ist vielmehr, wie Individuen und Gruppen sie aushandeln
und einsetzen. Eine Besonderheit bei Paranormalen sehe ich darin, dass die meisten
von ihnen, entgegen mancher Trends im gegenwaértigen Indonesien, explizit darum
bemiht sind, Traditionalismus und Universalismus zu verbinden und die in ihrem
Umfeld gesetzten Grenzen von Ethnizitat und Religion weitgehend zu tberwinden.
Dies im Allgemeinen wohl nicht, weil sie sich als Vorreiter interreligidsen Dialogs
sehen, sondern weil religiése Toleranz den lokalen Traditionslinien entspricht, auf
die sie sich berufen — und zugleich auch, weil es sich auszahlt. In vielen ihrer Wer-
beannoncen zielen sie darauf ab, dass eine Konsultation bei ihnen fir jeden und jede
— egal welcher Herkunft — gewinnbringend sei.

Dennoch zeigte sich in Gespréchen eine ausgeprégte Ambivalenz beziglich der
Sphére des Materiellen. Paranormale verdienen Geld, wenn sie glaubhaft machen,
dass es ihnen nicht — oder zumindest nicht primdr — darum zu tun ist. Neben der
Okonomie (dem zweckrational kalkulierenden Streben nach Gewinn) gilt es weitere
wesentliche Dimensionen zu beachten: Sie bieten Heilung im weitesten Sinne und
Stérkung, die nicht nur in westlichen, sondern auch in ihren Begriffen, auf Sugges-
tion (sugesti) beruht®® und sehr wirkméchtig ist. Aus Sicht der Klientinnen geht es
eben darum, dass der Gewinn bzw. der Erfolg, die Liebe oder die Heilung eine
Folge der Hinwendung zu anderen Sphéren ist.

2 Obgleich — oder, wie Daniels (2009, S. 56) vermutet, vielleicht gerade weil — der Rat der Muslime

(MUI, Majelis Ulama Indonesia) 2005 eine fatwa gegen Paranormale ausgesprochen hat,
préasentieren sich viele als fromme Muslime.

Ehler Voss fihrt in einer Arbeit iber mediales Heilen in Deutschland aus, dass das Konzept von
Suggestion als Gegenbegriff zu Okkultismus in Europa im spéaten 19. Jahrhundert aufkam. Es
verortet die Quelle der Heilkraft im Patienten und verweist somit auf Selbstheilungskrafte (Voss
2011, S. 36). Dies lasst sich nach meinem Daflrhalten auch auf politische und 6konomische Bereiche
Ubertragen: Wer sich, mit welchen Mitteln auch immer, gestérkt fuhlt, wird erfolgreicher sein.
Dennoch sehe ich es nicht als meine Aufgabe, die Wirksamkeit von Paranormalen zu beurteilen oder
zu erkldren.

23



110 Judith Schlehe

Dies korrespondiert mit der allgemein zunehmenden Bedeutung von Religion in
Indonesien. Im Gegensatz zu den oben genannten Autoren, die dukun und Para-
normale oder eine reformasi spiritual ganz unter dem Aspekt Islam sehen, meine
ich, dass Paranormale fiir eine spirituelle Okonomie und, damit verbunden, fiir sinn-
hafte Orientierungen stehen, welche religiés pluralistisch und tendenziell
universalistisch? sind. Insofern kénnen sie — sowohl in der Konkurrenz um Positio-
nen im religiésen Feld als auch in deren Zusammenspiel — ein Gegengewicht zu
religidsem Fundamentalismus darstellen.

Literatur

Anderson, Benedict (1990): ,, The Idea of Power in Javanese Culture”, in: Anderson, Benedict (Hg.):
Language and Power. Exploring Political Cultures in Indonesia, Ithaca: Cornell University Press,
S. 17-77

Beck, Ulricht (2008): Der eigene Gott. Friedensfahigkeit und Gewaltpotential der Religionen, Frankfurt
am Main: Verlag der Weltreligionen

Bourdieu, Pierre (2000): Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens, Konstanz: Univ.-
Verl. Konstanz

BPS (Badan Pusat Statistik / Board of Statistics) (2009): Penduduk Menurut Agama Tahun 2009
(Bevolkerung nach Religion im Jahr 2009), Online: http://www.kemenag.go.id/file/dokumen/
PeddkAgama09h1.pdf (Aufruf: 13.01.2012)

Brenner, Suzanne (2011): ,,Private Moralities in the Public Sphere. Democratization, Islam, and Gender
in Indonesia“, in: American Anthropologist, 113, Heft 3, S. 478-490

Comaroff, Jean und Comaroff, John (1999): ,,Occult Economies and the Violence of Abstraction. Notes
from the South African Postcolony*, in: American Ethnologist, 26, Heft 2, S. 279-303

Csordas. Thomas, J. (2009): ,,Introduction. Modalities of Transnational Transcendence®, in: Csordas,
Thomas, J. (Hg.): Transnational Transcendence. Essays on Religion and Globalization, Berkeley:
University of California Press, S. 1-29

Daniels, Timothy (2009): Islamic Spectrum in Java, Farnham, Burlington: Ashgate

Djajadiningrat-Nieuwenhaus, Madelon (1987): ,,lbuism and priyayization. Path to power?“, in: Locher-
Scholten, Elsbeth und Niehof, Anke (Hgg.): Indonesian Women in Focus, Dordrecht: Foris, S. 43-51

Fassin, Didie (2011): ,,A Contribution to the Critique of Moral Reason®, in: Anthropological Theory, 11,
Heft 4, S. 481-491

Fealy, Greg (2008): ,,Consuming Islam. Commodified Religion and Aspirational Pietism in
Contemporary Indonesia®, in: Fealy, Greg (Hg.): Expressing Islam. Religious Life and Politics in
Indonesia, Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, S. 15-39

Ferdiansyah, Irwin (2011): ,,Islamic Medicine on the Rise in Southeast Asia“, in: The Jakarta Post, 26.9.2011, Online:
http://WWW).thejakartapost.com/news/ZOl1/09/26/is|amic-medicine-rise-southeast-asia.html (Aufruf:
13.01.2012

Ferzacca, Steve (2001): Healing the Modern in a Central Javanese City, Durham: Carolina Academic
Press

Geertz, Clifford (1960): The Religion of Java, Glencoe, Ill.: The Free Press

Heryanto, Ariel (1999): , The Years of Living Luxurously”, in: Pinches, Michael (Hg.): Culture and
Privilege in Capitalist Asia, London, New York: Routledge, S. 159-187

Howell, Julia Day (2006): ,,The New Spiritualities, East and West: Colonial Legacies and the Global
Spiritual Marketplace in Southeast Asia“, in: Austalian Religion Studies Review, 19, Heft 1, S. 19-33

Indospiritual.com. Portal Metafisika & Kesehatan Alternatif Indonesia (Portal zur Metaphysik und
indonesischen alternativen Gesundheit), Online: http://www.indospiritual.com/ (Aufruf: 13.01.2012)

Jones, Carla (2010): ,Materializing Piety. Gendered Anxieties About Faithful Consumption in
Contemporary Urban Indonesia“, in: American Ethnologist, 37, Heft 4, S. 617-637

Kittiarsa, Pattana (2008) (Hg.): Religious Commadifications in Asia, London: Routledge

Knoblauch, Hubert (2009): Populédre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt:
Campus

2% Hier lieRe sich auch an das Konzept von rooted cosmopolitanism anschlieRen (Werbner 2008, S. 16).



Spirituelle Unternehmerinnen in Indonesien? 111

Koentjaraningrat (1985): Javanese Culture, Singapore: Oxford Univ. Press

Millie, Julian (2011): ,Pious and mobile“, in: Inside Indonesia, 103, Jan.-Mar. 2011, Online:
http://www.insideindonesia.org/edition-103/pious-and-mobile-09011393 (Aufruf: 13.01.2012)

Ramstedt, Martin (2007): ,,New Age and Business“, in: Kemp, Daren und Lewis, James R. (Hgg.):
Handbook of New Age, Leiden: Brill, S. 185-205

Ricklefs, Merle C. (2007): Polarising Javanese Society. Isimic and Other Visions (c. 1830-1930), Leiden:
KITLV Press

Robinson, Kathryn (2009): Gender, Islam and Democracy in Indonesia, London: Routledge

Rudnyckyj, Daromir (2009): ,Spiritual Economies: Islam and Neoliberalism in Contemporary
Indonesia®, in: Cultural Anthropology, 24, Heft 1, S. 104-141

Rudnyckyj, Daromir (2010). Spiritual Economies. Islam, Globalization, and the Afterlife of Development,
Ithaca: Cornell University Press

Saksono, Ign. Gatut (2007): Paranormal. Peran dan Tanggung Jawab Moralnya (Paranormal. Rolle und
moralische Verantwortung), Yogyakarta: Yayasan Pustaka Nusatama

Schlehe, Judith (2010): ,,Anthropology of Religion. Disasters and the Representations of Tradition and
Modernity“, in: Religion, 40, Heft 2, S. 112-120

Schlehe, Judith und Rehbein, Boike (2008): ,,Religionskonzepte und Modernitétsprojekte®. In: Schlehe,
Judith und Rehbein, Boike (Hgg.): Religion und die Modernitdt von Traditionen in Asien.
Neukonfigurationen von Gotter-, Geister- und Menschenwelten, Minster: Lit Verlag, S. 7-17

Schréter, Susanne (Hg.) (2010): Christianity in Indonesia. Perspectives of Power, Berlin, Minster: LIT

Siegel, James (2006): Naming the Witch, Stanford: Stanford Univ. Press

Van der Veer, Peter (2009): ,,Spirituality in Modern Society”, in: Social Research, 76, S. 1097-1120

Voss, Ehler (2011): Mediales Heilen in Deutschland. Eine Ethnographie, Berlin: Reimer

Weber, Max (1976): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, 5. rev. Aufl.,
Tibingen: Mohr

Werbner, Pnina (2008): ,,Introduction. Towards a New Cosmopolitan Anthropology*, in: Werbner, Pnina
(Hg.): Anthropology and the New Cosmopolitanism. Rooted, Feminist and Vernacular Perspectives,
Oxford, New York: Berg, S. 1-32

Woodward, Mark (2011): Java, Indonesia and Islam, Dordrecht: Springer

Zeitschriften

Liberty. Edisi 2401, 21-31 Januari 2010 (Ausgabe 2401, 21.-31. Januar 2010)

Meteor Jogja, 17 Mei 2011 (Yogyakarta Meteor, 17. Mai 2011)

Misteri. Majalah Investigasi Supranatural, Edisi 20 Maret — 04 April 2011, 509 (Geheimnis. Zeitschrift
fur supranaturale Investigation], Ausgabe 509, 20. Mérz — 04. April 2011)

Mystic. Menggali Budaya Spiritual, Edisi 22, Th. I, 25 Maret - 09 April 2011 (Mystik. Die spirituelle
Kultur ausgraben, Ausgabe 22, Jahrgang I1, 25. Méarz - 09. April 2011)

Posmo, Edisi 619, Tahun XI, 30 Maret 2011 (Posmo. Ausgabe 619, Jahrgang XI, 30. Mérz 2011)

Posmo, Edisi 622, Tahun X1, 20 April 2011 (Posmo. Ausgabe 622, Jahrgang XI, 20. April 2011)

Victory. Edisi 22, 2011 (Ausgabe 22, 2011)



