ASIEN 106 (Januar 2008), S. 24-36

Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des
Staates in Afghanistan.

Die Islamisierung der Politik als Folge der Legitimitatskrise
des Staates !

Ulrich von Schwerin

Summary

The new Afghan constitution of January 2004 founds the legitimacy of the state on
the respect of democratic principles and Islamic values. The success of this ‘Islamic
Democracy’ depends on the ability of the government to implement a liberal
interpretation of Islam that is in compliance with the principles of democracy.
However as the Islamic forces continue to exercise significant influence on politics
and as President Karzai has been weakened by his inability to fulfil his promise of
security and development, he has increasingly tried to strengthen his legitimacy by
the islamisation of the state.

Manuscript received on 2007-01-31, accepted on 2007-12-09
Keywords: Afghanistan, Verfassung, staatliche Legitimitat, Islam

1 Einleitung

Die Riickkehr der Taliban im Siiden Afghanistans und die Zunahme der Gewalt ? in
anderen Teilen des Landes haben sechs Jahre nach dem Sturz der Religionsschiler
die Frage aufgeworfen, warum es dem neuen Staat nicht gelungen ist, den Rickhalt
und die Unterstiitzung der Bevolkerung zu gewinnen. Denn das Aufflammen der
Ké&mpfe und das Erstarken des Widerstands lasst sich nicht allein durch die
Unterstltzung erklaren, welche die Taliban aus dem Ausland erhalten. Vielmehr hat
es seine Ursachen in der Unzufriedenheit der afghanischen Bevdlkerung und ist
damit Zeichen einer Legitimitatskrise des Staates.

Die Legitimitat des afghanischen Staates beruht wie die jeden politischen Systems
auf mehreren Faktoren. In erster Linie ist hier die Fahigkeit des Staates zu nennen,
zur Verbesserung der Lebensverhéltnisse der Bevdlkerung beizutragen. Die

! Dieser Artikel ist die gekiirzte Fassung einer Diplomarbeit am Otto-Suhr-Institut fir
Politikwissenschaft der Freien Universitat Berlin unter Betreuung von PD Dr. Dietrich Reetz und
Prof. Dr. Eberhard Kienle.

2 Siehe dazu die Berichte des Fast-Programms der Organisation Swiss Peace unter
http://www.swisspeace.ch



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 25

Unféhigkeit des afghanischen Staates, sein Versprechen nach Sicherheit und
Entwicklung einzulésen, und Rechtssicherheit herzustellen, sind sicher maBRgeblich
fur die aktuelle Krise verantwortlich. Doch neben der Leistung héngt die Akzeptanz
des Staates auch davon ab, ob die staatliche Verfassung an sich anerkannt wird.
Diese Frage steht im Mittelpunkt dieses Artikels.

Die Besonderheit des Staates, der im Herbst 2001 nach dem Sturz der Taliban ins
Leben gerufen wurde, liegt darin, seine Legitimitdt auf der Verbindung
demokratischer und islamischer Prinzipien zu griinden. Darin findet die Hoffhung
Ausdruck, ein System zu schaffen, das die Achtung von Demokratie und
Menschenrechten sowie den Respekt der traditionellen islamischen Ordnung
garantiert.

Die Akzeptanz staatlicher Herrschaft ist daher eng mit der Frage verbunden, ob es
der Regierung gelingt, ihrem Anspruch Glaubwiirdigkeit zu verleihen, im Namen
des Islam zu handeln. Die besondere Schwierigkeit liegt darin, dass die Regierung,
um die Vereinbarkeit islamischer Werte und demokratischer Prinzipien zu
garantieren, eine liberale Auslegung des Islams vertreten muss. Daher hangt die
Legitimitdt der Regierung davon ab, inwiefern es ihr gelingt, einer solchen
Interpretation Geltung zu verschaffen.

Dieser Artikel soll zum einen die historische Bedeutung des Islams zur Legitimation
des Staates zeigen und die aktuelle Stellung des Islam in der Verfassung darlegen.
Zum anderen soll er den Erfolg der Regierung untersuchen, sich gegen die
islamischen Krafte durchzusetzen und einer liberalen Auslegung des Islams zum
Durchbruch zu verhelfen. Dies soll kléren helfen, inwiefern eine islamische
Legitimationsstrategie die Regierung zur Islamisierung des Staates zwingt.

2 Der Islam als Grundlage staatlicher Legitimitat

Seit Griindung des modernen afghanischen Staates durch Abdur Rahman Khan
(1880-1901) hat der Islam in Afghanistan eine wichtige Rolle zur Legitimation
staatlicher Herrschaft gespielt. Abdur Rahman privilegierte den Islam gegeniber
einer ethnischen Legitimation, da er ihm erlaubte, die Einheit des Staates gegeniiber
den Stammen zu sichern und die Zentralisierung der Herrschaft voranzutreiben.? Das
von ihm begonnene Programm zur Modernisierung des Staates sollte diesen
effizienter machen, nicht aber die Gesellschaft verandern.* Die staatlichen Reformen
beschrankten sich auf die Einfihrung technischer Neuerungen und die Reform
staatlicher Strukturen. Die Ordnung der Gesellschaft blieb Islam und Stammesrecht
vorbehalten.

Amanullah (1919-1928) hingegen versuchte, die Gesellschaft nach dem Vorbild
Atatiirks zu modernisieren und den Einfluss des Islams zurlickzudréngen. Unter dem

®  Dorronsoro, Gilles (2000): La révolution Afghane — des communistes aux Talibans, Paris, 49

Roy, Olivier (1985): Afghanistan: Islam et modernité politique, Paris, 27

4



26 Ulrich von Schwerin

Einfluss des afghanischen Intellektuellen Mahmud Tarzi (1865-1933) und unter dem
Eindruck einer ausgedehnten Europareise leitete Amanullah ein grundlegendes
Reformprogramm ein. Seinen Ausdruck fand es in der Verfassung von 1923, die
zum ersten Mal in Afghanistan dem Staat eine rechtliche Grundlage gab. Fur ihre
Zeit galt sie als modern und liberal, da sie die Rechte der Blrger festlegte, den
Schleier verbot und den Frauen eine unabhangige Rolle in der Offentlichkeit
zugestand.® Die ulema werteten diese Reformen jedoch als Abkehr vom Islam und
stirzten Amanullah 1928 mit Hilfe einer Koalition aus Stammesfihrern.

Nadir Shah (1929-1933) setzte das von Amanullah begonnene Reformprogramm nur
sehr vorsichtig fort. Die Verfassung, die er 1931 erliel3, stand unter dem deutlichen
Einfluss der ulem& und rdumte dem Islam eine zentrale Stellung ein. Asta Olesen
schrieb daher, ,,whereas the Constitution of 1923 had been a revolutionary document
designed for the transformation of society, the 1931 Constitution mainly confirmed
the status quo.“® Erst der Machtantritt Zaher Shahs (1953-1973) bedeutete die
Wiederaufnahme der Reformen. Unter seinem Premierminister Mohammed Daud
(1953-1963) wurde die Modernisierung von Staat und Gesellschaft energisch
vorangetrieben.

Die Verfassung von 1964 war Ausdruck dieser Politik und vollzog den Ubergang
von einer absoluten zu einer parlamentarischen Monarchie. Artikel 1 bestimmte,
dass die Souveranitat, personifiziert vom Konig, bei der Nation liegt und Artikel 41,
dass das Parlament den Willen des ganzen Volkes représentiert. Freiheit der Presse,
Gleichheit der Geschlechter und andere Birgerrechte wurden ebenfalls
festgeschrieben. Allerdings wurde die Staatsreligion weiterhin als der Islam
definiert. Zudem bestimmte Artikel 64, dass kein Gesetz den Grundprinzipien des
Islams widersprechen dirfe und Artikel 69 legte fest, dass im Fall einer
Gesetzesliicke die sharia anzuwenden sei.

Als Folge dieser Reformen und in Reaktion auf den wachsenden marxistischen
Einfluss in der Politik, entwickelte sich in den 1960er-Jahren an der Kabuler
Universitat eine islamistische Studentenbewegung. Diese Bewegung, aus der in der
Folge Burnahuddin Rabbanis Jamyat-i islami und Gulbuddin Hekmatyars Hezb-i
islami hervorgingen, trat fir die Bewahrung des Islams ein, den sie durch die
Marxisten geféhrdet sahen. Allerdings stand ihre von den Ideen Sayyid Qutbs und
Abu’l A’la Maududis gepragte Interpretation des Islam im Bruch zum traditionellen
Volksislam. Insbesondere ihre Forderung nach Errichtung eines ,islamischen
Staates’ bedeutete eine radikale Neuerung.

In der landlichen Bevdlkerung stieBen ihre Ideen daher auf wenig Verstandnis. Als

Daud 1973 den Konig absetzte und eine Republik ausrief, in der der Islam nur noch
eine untergeordnete Rolle spielte, bereiteten die Islamisten mit pakistanischer Hilfe

> Dorronsoro, Gilles, 49

& Olesen, Asta (1995): Islam and politics in Afghanistan, Richmond, 177



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 27

einen Umsturz vor. Doch der 1975 inszenierte Aufstand fand kaum Unterstiitzung in
der Bevdlkerung und wurde rasch niedergeschlagen. Obwohl der Islam in der Folge
unter Dauds reformorientierten Regime als Ordnungskraft weiter an Bedeutung
verlor und als Legitimationsgrundlage vom Nationalismus abgeldst wurde, gelang es
weder den Islamisten noch der ulem@, die Bevolkerung dagegen zu mobilisieren.

Paradoxerweise war es gerade der kommunistische Putsch im April 1978, der dem
Islam erlaubte, wieder eine fiihrende politische Rolle in Afghanistan zu spielen.
Zwar verlor die Religion unter dem neuen Regime endgiltig ihre Rolle zur
Legitimation des Staates und die Kommunisten leiteten eine aggressive anti-
islamische und anti-klerikale Politik ein. Doch dank dem Ansehen, das die ulema in
der traditionell gepragten Bevolkerung bewahrt hatten, konnten sie in den 1980er-
Jahren zum Brennpunkt des Widerstands gegen die radikale Reformpolitik der
Kommunisten werden.

Die Islamisten ihrerseits konnten ihren mangelnden Rickhalt in Afghanistan durch
die Unterstiitzung des pakistanischen Geheimdienst, sowie der arabischen und
westlichen Staaten ausgleichen. Es gelang den islamischen Kréften daher nicht nur,
den militarischen Widerstand zu kontrollieren, sondern auch den politischen Diskurs
zu bestimmen. Stérker als zuvor maR sich die Legitimitéat der Politik an der Achtung
des Islams. Dies ging schlieflich soweit, dass nach dem Rickzug der sowjetischen
Besatzer selbst das kommunistische Regime Najibullahs (1986-1992) versuchte,
durch die starkere Betonung des Islams seine Legitimitét zu starken.

Allerdings vergeblich - 1992 Ubernahmen die mujahedin die Macht in Kabul und er-
richteten einen Staat, in dem der Islam die Grundlage der Politik darstellte. Der von
der Ubergangsregierung vorbereitete Verfassungsentwurf von 1993 erklarte nicht
nur den Schutz des Islams zum Ziel der Politik, sondern auch die sharia zur
Grundlage des Rechts. Aufgrund interner Konflikte trat dieser Entwurf allerdings
nie in Kraft und in der Folgezeit verlor die offizielle Staatsform mit der
Degeneration des jihad in einen ethnisch geprégten Birgerkrieg an Bedeutung, da
die Kriegsherrn ihre eigenen Vorstellung des Rechts vertraten.

Erst die Eroberung Kabuls durch die Taliban 1996 stellte so etwas wie eine zentrale
Staatsgewalt wieder her. Doch die Taliban waren nicht am Aufbau staatlicher
Strukturen interessiert. Ziel und Rechtfertigung ihrer Herrschaft war die Errichtung
einer auf der sharia basierenden Ordnung. Da Koran und Sunnah nach Ansicht der
Taliban als Grundlage der Staats-, Rechts- und Gesellschaftsordnung ausreichten,
lehnten sie eine Verfassung ab. Mehr denn je wurde die Ubereinstimmung der
Politik mit dem Islam zum bestimmenden Legitimitatsfaktor staatlicher Herrschaft.

Der rasche Aufstieg der Taliban bewies die anhaltende politische Kraft des Islam,
doch zugleich zeigten sich hier die Grenzen einer islamischen Legitimation der
Macht. Bereits unter den mujahedin hatte der Islam durch die Untaten, die in seinem
Namen begangen worden waren, als politische Ressource an Kraft verloren. Dieser
Prozess setzte sich angesichts der riicksichtlosen Anwendung der Kérperstrafen, der



28 Ulrich von Schwerin

strengen Uberwachung der Kleiderordnung und der kompromisslosen Umsetzung
der Geschlechtertrennung unter den Taliban in verstarktem MaRe fort.

Gerade den ethnischen Minderheiten war der stark vom paschtunischen
Stammesrecht geprégte Islam der Taliban fremd. Sie sahen darin vor allem ein
Mittel zur Sicherung der Vorherrschaft der Paschtunen. Die von den Taliban
betriebene Islamisierung erschien ihnen als Paschtunisierung. Doch selbst unter den
Paschtunen war die Einfuhrung der sharia als Grundlage des Familien- und
Strafrechts umstritten, da sie in vielen Punkten dem Stammesrecht widersprach und
die Betonung der islamischen ldentitat die Unterschiede zwischen Stdammen und
Ethnien negierte.

Der rasche Sturz der Taliban im Herbst 2001 erklart sich daher nicht allein aus der
militarischen Uberlegenheit der Koalitionskréfte, sondern auch aus der Entfremdung
der Bevdlkerung von den Taliban. Ihr Sturz ermdglichte die Ausarbeitung einer
neuen Verfassung, doch angesichts der wechselvollen konstitutionellen Geschichte
Afghanistans bestanden einige Zweifel, dass diese neue Verfassung von groferer
Dauer und Akzeptanz sein wirde als frilhere Texte. Es war daher umso wichtiger,
dem neuen Staat eine Form zu geben, die ihm eine breite Legitimitat in der
Bevolkerung sichern wirde.

3 Die Stellung des Islams in der Verfassung

Als die neue afghanische Verfassung im Januar 2004 in Kraft trat, waren mehr als
drei Jahre vergangen, seitdem die Petersberg Konferenz ihre Ausarbeitung
beschlossen hatte. Vorausgegangen war ein Prozess, der um die Wahrung
demokratischer Spielregeln und die Konsultation der afghanischen Bevdlkerung
bemiiht war, jedoch vielfach fir seine schlechte Durchfiihrung kritisiert worden
war.” Auch die Verfassungsgebende Loya Jirga, die nach wiederholten
Verzdgerungen am 14. Dezember 2003 er6ffnet worden war, stand in der Kritik, da

zahlreiche Kriegsherrn an der Versammlung teilnahmen.

Nicht nur war die Présidentschaft Sebghatullah Mujaddidi, einem streng islamischen
Parteiflihrer, Ubertragen worden, sondern auch funf der zehn Kommissionen wurden
von filhrenden Islamisten geleitet.® Rahim Rassoul greift eine verbreitete Kritik auf,
wenn er schreibt: ,The constitutional loya jirga was dominated even more by
radical-Islamic groups than the emergency loya jirga.“ Diese Gruppen hatten
gefordert, dass die sharia die einzige Gesetzesquelle sei und gedroht, die Verfassung
zu bek&mpfen, wenn sie nicht islamisch sei. ,,They wanted the word democracy to

T Qates, Lauryn/ Solon Helal, Isabelle (2004): At the Crossroads of Conflict and Democracy: Women

and Afghanistan’s Constitutional Loya Jirga, Rights & Democracy, Montreal, 11ff
Roashan, Raif (2004): Afghan Constitution — An Exercise in Nation Building, Institute for Afghan
Studies

8



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 29

be removed from the new constitution and argued the word would be misused by
some groups to spread immorality.

Die Diskussion wahrend der Versammlung drehte sich vor allem um die Form der
Regierung, die Vertretung der Ethnien und die Stellung des Islams. Inshesondere
dieser letzte Punkt fiihrte wiederholt zu heftigen Debatten. So als 151 Abgeordnete
einen Antrag einbrachten, dass es ,Republik Afghanistan’ statt ,Islamische Republik
Afghanistan’ heiBen sollte. Sie argumentierten, dass es uberfliissig sei, bei einer
tiberwiegend muslimischen Bevélkerung den islamischen Charakter des Staates zu
betonen. Mujaddidi reagierte emp6rt und lehnte es ab, den Antrag zu verhandeln.
Daher wurde er weder diskutiert noch zur Abstimmung gestellt.'°

Auch die Gleichstellung der Frau war umstritten, da die islamischen Kréfte sich
einer offentlichen Rolle der Frauen widersetzten. Die weiblichen Delegierten waren
Zu wenige, zu zersplittert und zu schwach, um ihre Forderungen durchzusetzen. Die
wenigen unabhdngigen Frauen wagten angesichts wiederholter Drohungen nicht,
sich vor der Versammlung zu dufRern. Mujaddidi gab den Ton vor, als er sie warnte:
,DO0 not try to put yourself on a level with men. Even God has not given you equal
rights because under his decision two women are equal to one man.“**

Dennoch konnten sich die islamischen Krafte weder in diesem noch in zahlreichen
anderen Punkten durchsetzen. Denn die Verfassung, die am 4. Januar 2004
schlieBlich verabschiedet wurde, stellt mit der Verbindung von Demokratie und
Islam einen Kompromiss dar, der einzigartig ist in der islamischen Welt. Die
Konstitution ist letztlich der Versuch, die Extreme der afghanischen Gesellschaft zu
vereinen. Einerseits bekennt sie sich in aller Klarheit zur Geltung der
Menschenrechte und zum Respekt der Demokratie, andererseits erteilt sie dem Islam
einen bestimmenden Einfluss auf Form und Inhalt der Politik.

So bestimmen Artikel 1 und 2, dass Afghanistan eine ,Islamische Republik’ sei und
der Islam die Religion Afghanistans (allerdings sind Menschen anderen Glaubens
frei, die Rituale ihrer Religion auszuiiben). Artikel 62 und 63 legen fest, dass der
Prasident muslimischen Glaubens sein muss und vor Antritt seines Amtes einen
Treueschwur gegeniiber Allah leisten soll, in dem er schwort, den Bestimmungen
des Islams zu gehorchen. Der Schutz des Islams gehort demnach zu den obersten
Pflichten des Prasidenten, noch vor dem Respekt und dem Schutz der Verfassung
und der Gesetze.

Acrtikel 3 ist von besonderer Bedeutung fir die Stellung des Islams, da er bestimmt:
,»No law shall contravene the tenets and provisions of the holy religion of Islam in
Afghanistan.“*? Die genaue Stellung des Islams bleibt aber umstritten: So glaubt

°®  Rahim, Rassoul (2004): The democracy movement in Afghanistan — fragmented and in lack of funds,

FES

Roashan, Raif

Qates, Lauryn/ Solon Helal, Isabelle, 29

Alle Zitate sind der offiziellen englischen Ubersetzung entnommen, siehe www..moj.go.af

10
11
12



30 Ulrich von Schwerin

Laurent Lombart, dass der Islam Uber der Verfassung steht, da der im
Verfassungsentwurf enthaltene Zusatz ,and against the principles of the
Constitution’ gestrichen wurde.”® Said Mahmoudi hingegen wertet Artikel 130 als
Zeichen, dass die sharia nicht tber der Verfassung stehe, sondern komplementér zu
ihr sei.* Artikel 130 bestimmt: ,,(...) If there is no provision in the Constitution or
other laws about a case, the courts shall, in pursuance of hanafi jurisprudence, and,
within the limits set by this Constitution, rule in a way that attains justice in the best
manner®.

Avrtikel 121 ist ebenfalls von zentraler Bedeutung, da er bestimmt: ,,At the request of
the Government, or Courts, the Supreme Court shall review the laws, legislative
decrees, international treaties as well as international covenants for their compliance
with the Constitution and their interpretation in accordance with the law.” Damit
erteilt die Verfassung dem Obersten Gerichtshof das Recht, die Ubereinstimmung
der Gesetze mit der Verfassung zu Uberpriifen. Angesichts von Artikel 3 impliziert
dies, dass er ihre Konformitat mit dem Islam beurteilen kann. Artikel 149 schlielich
verleiht den genannten Bestimmungen eine besondere Stellung, wenn er bestimmt:
,»The principles of adherence to the tenets of the Holy religion of Islam as well as
Islamic Republicanism shall not be amended.*

Mahmoudi fasst die Besonderheit aber auch die Problematik der neuen afghanischen
Verfassung treffend zusammen. Zur Tatsache, dass die Verfassung den Respekt der
Menschenrechte einfordert, zugleich aber die Ubereinsstimmung aller Gesetze mit
dem Islam verlangt, schreibt er: ,, This combination does not formally constitute a
contradiction, but there is a potential inconsistency that may emerge in the actual
implementation of the Constitution. This inconsistency can remain latent and be
tolerated through moderate and modern interpretations. It may also turn into an
actual conflict should the political situation permit traditional interpretations.**®

4 Auf dem Weg zur Marginalisierung der Islamisten?

Nachdem die afghanische Politik mehr als zwei Jahrzehnte von der
Auseinandersetzung zwischen Kommunismus und Islamismus geprégt war, hat
diese politische Ideologie heute ihre Kraft weitgehend verloren. Nach einer Studie
des National Center for Policy Research vom Januar 2004 findet die islamistische
Ideologie wenig Anklang in der Bevélkerung.* Weder die Errichtung eines
,Islamischen Staates’, wie er von den Islamisten gefordert wurde, noch die

% Lombart, Laurent: La reconstruction politique de I’Afghanistan post-taliban, in: Revue francais de

droit constitutionnel, 2004/10, 872

Mahmoudi, Said: The Sharia in the New Constitution: Contradiction or Compliment?, in: Zeitschrift

fur o6ffentliches ausléandisches Recht und Vélkerrecht, 04/2004, 871 und 874

5 Mahmoudi, Said, 880

* Prohl, Werner/ Werdin, Felix (2004): Demokratie und gesellschaftlicher Wandel in Afghanistan:
Empirische Untersuchung zur Akzeptanz demokratischer Werte in einer islamisch gepréagten
Gesellschaft, KAS

14



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 31

Durchsetzung der sharia stoflen auf breite Unterstiitzung in der Bevdlkerung. Die
Idee einer ,Islamischen Demokratie’, wie sie der neuen Verfassung zugrunde liegt,
hingegen wird von einer groflen Mehrheit geteilt.

Die meisten islamistischen Parteien haben sich daher angepasst und das Ziel der
Errichtung eines ,Islamischen Staates’ aufgegeben, das den Kern des islamistischen
Projekts ausmachte. So haben wichtige Parteifiihrer wie Sebghatullah Mujaddidi,
Burnahuddin Rabbani, Abdur Rasul Sayyaf, Ahmad Gailani und Ismail Khan nach
dem Sturz der Taliban ihren ideologischen Diskurs aufgegeben und sich zum neuen
Staat bekannt. Auch wenn sie nicht in allem die Ziele der Verfassung teilen und sich
ihr Bekenntnis zum Staat vor allem aus politischem Pragmatismus erklart, haben sie
die demokratischen Spielregeln akzeptiert und auf den Einsatz von Gewalt gegen die
Regierung verzichtet.

Allein eine Minderheit der Islamisten hat sich fiir die Fortsetzung des bewaffneten
Kampfes entschieden. Zu ihnen gehort der Flhrer der Hezb-i islami, Gulbuddin
Hekmatyar, der Ende 2001 zum jihad gegen die Regierung aufgerufen und sich mit
den Taliban verbiindet hat. Doch selbst er fiihrt heute nach Ansicht von Olivier Roy
weniger einen islamistischen als einen antiamerikanischen Diskurs."” Zudem ist er
geschwécht, seitdem sich im Vorfeld der Parlamentswahlen von September 2005 ein
Teil seiner Partei von ihm abgespalten hat und zur Regierung lbergelaufen ist. Diese
Gruppe stellt heute die grofite Fraktion im Parlament und z&hlt zu den wichtigsten
Stiitzen der Regierung.®

Neben den islamistischen Parteifiihrern hat sich auch ein Teil der ulema zur
Zusammenarbeit mit der Regierung bereit erklart und mit ihrer Unterstiitzung
wesentlich zur Legitimitat des Staates beigetragen. Eine Versammlung, die im Mai
2005 in Kandahar stattfand und mehr als sechshundert Geistliche vereinte, war
hierbei von besonderer Bedeutung. In einem symbolischen Akt entzog sie dem
Fuhrer der Taliban, Mullah Omar, den Titel des amir al-muminen (Fihrer der
Glaubigen), der ihm neun Jahre zuvor an diesem Ort verliehen worden war. Sie wies
damit den Anspruch der Taliban zurtick, im Namen des Islam zu handeln, wenn sie
sich der Regierung widersetzte.'

Doch wenn es der Regierung gelungen ist, ihre Macht zu stérken, indem sie
islamistische Politiker und islamische Gelehrte auf ihre Seite zog, so hat sie sich
damit zugleich der Gefahr ausgesetzt, diesen Kraften bedeutenden Einfluss auf die
Politik einzurdumen. Tatséchlich darf die Tatsache, dass der Islamismus als
politische Ideologie diskreditiert ist, nicht dariiber hinwegtéuschen, dass der Islam
als politische Ressource weiterhin eine bedeutende Rolle spielt. SchlieRlich
bestimmt der Islam nach wie vor maRgeblich die Vorstellung der Bevolkerung von

¥ Roy, Olivier: Afghanistan la difficile reconstruction d’un état, in: Cahiers de Chaillot, 2004/10, 52ff
8 Bassirat: Au moins 40 siéges de la Wolesi Jirga seront occupés par des députés liés au Hezb-i islami,
05.12.05

% Bassirat: Assassinat & Kandahar du mawlawi Abdoullah Fayaz, bassirat.net, 30.05.05



32 Ulrich von Schwerin

der sozialen und politischen Ordnung des Gemeinwesens. Gerade die landliche
Bevolkerung ist in ihrem Weltbild, ihrem Moralkodex und ihrer Rechtsvorstellung
stark durch den Islam geprégt.

Als politische Ressource erlaubt der Islam den politischen Akteuren, ihre Ziele und
Interessen symbolisch aufzuwerten und ihnen Legitimitdt zu verleihen. Zudem
ermdglicht er ihnen, Politik in eine Sprache zu fassen, die allgemein verstandlich
und akzeptiert ist.” Inshesondere Manner wie Sebghatullah Mujaddidi, der einer der
fihrenden Sufi-Familien entstammt, oder wie Burnahuddin Rabbani und Abdur
Rasul Sayyaf, die an der Al Azhar Universitat studiert haben und lange Zeit an der
Kabuler Universitat unterrichteten, besitzen eine hohe religidse Autoritat. Sakular
gebildete Politiker wie Hamid Karzai sind dagegen im Nachteil, da ihnen die
Glaubwiirdigkeit fehlt, um im Namen des Islams zu sprechen.

Letztlich ist es allerdings weniger ein Mangel an religioser Autoritat, als an
politischer Macht, der erklart, warum die Regierung immer wieder die
Unterstitzung der islamischen Kréfte gesucht und ihrer Forderung nach
Islamisierung des Staates nachgegeben hat. Denn fiinf Jahre nach dem Sturz der
Taliban ist die Legitimitat der Regierung und damit ihre Macht weiterhin prekar.
Auch wenn die ldee einer ,Islamischen Demokratie’ grundsatzlich die Zustimmung
der Bevdlkerung findet, so misst sich die Legitimitat des Staates maRgeblich daran,
ob es ihr gelingt, fur Sicherheit und Entwicklung zu sorgen und zur Verbesserung
der Lebensumstande der Bevolkerung beizutragen. Dies jedoch ist der Regierung
nur bedingt gelungen.

5 Auf dem Weg zur Reislamisierung des Staates?

Die Unfahigkeit der Regierung, ihr Versprechen nach Sicherheit und Entwicklung
einzulésen und zur Verbesserung der Lebensbedingungen der Bevdlkerung
beizutragen, hat sie Vertrauen und Unterstiitzung gekostet, und ihre Legitimitat
geschwécht. Insbesondere die verbreitete Korruption hat dem Ansehen der
Regierung schwer geschadet. Sie hat daher versucht, durch Zugestandnisse an die
Islamisten deren Unterstiitzung zu gewinnen. So hat sie zugelassen, dass neben
Ministern, Gouverneuren und Generdlen der Kommunisten, auch zahlreiche Fihrer
der Taliban und der Islamisten zur Parlamentswahl im September 2005 zugelassen
wurden, obwohl diese beschuldigt wurden, Kriegsverbrechen begangen zu haben.?

Zwar verlief der Wahlgang aufgrund der Nachgiebigkeit der Regierung iberwiegend
friedlich, doch umfasste das neue Parlament zahlreiche Kriegsherrn, so dass die
Friedrich-Ebert-Stiftung urteilte, dass etwa die Halfte der Parlamentarier aufgrund

2 Roy, Olivier (2004), 52ff
2L Thier, Alexander (2004): Reestablishing the Judicial System in Afghanistan, Stanford Institute of
Conflict Studies, Stanford, 11

2 Bassirat: Legislatives 2005 — Un scrutin imparfait, bassirat.net, 18.09.05



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 33

ihrer Vergangenheit nicht in ein Parlament gehorten.”® Auch in der Folgezeit kam
Karzai den islamischen Kréften immer wieder entgegen: So waren im Dezember
2005 unter den 34 Senatoren, die Karzai fir die Meshrano Jigra (Oberhaus des
Parlaments) ernannte, bekannte islamische Parteifiihrer wie Sebghatullah Mujaddidi,
Abdul Sabur Farid, Arsala Rahmani und Sher Mohammed Akhundzada.?*

Auch sonst hat Karzai nicht gezégert, bekannte islamische Politiker zu unterstiitzen:
Nicht nur hat er in der Meshrano Jirga die Wahl Mujaddidis zum Senatsprésidenten
unterstiitzt, sondern sich auch in der Wolesi Jirga (Unterhaus des Parlaments) dafiir
eingesetzt, dass Abdul Rasul Sayyaf zum Parlamentsprasidenten gewahlt wiirde.
Zwar konnte sich letztlich der Oppositionsfiihrer Yunus Qanuni durchsetzen, doch
zeigt Karzais Unterstutzung flr Sayyaf, der aufgrund seiner Nédhe zum saudischen
Islam auch als Wahhabit bezeichnet wird, dass es dem Prasidenten weniger um die
politische Position als um machtpolitische und ethnische Gesichtspunkte ging.”®

Am deutlichsten wird dies angesichts seiner Unterstiitzung fur den Présidenten des
Obersten Gerichtshofs, Fadi Hadi Shinwari, der als enger Verbiindeter von Sayyaf
galt. Seit seinem Amtsantritt hat Shinwari seinen einflussreichen Posten genutzt, die
Reislamisierung des Staates voranzutreiben. Als Speerspitze der Islamisten hat er
maRgeblich zur Verbreitung einer radikalen Auslegung des Islams beigetragen. ,, The
fundamentalist groups (...) have seized upon the judiciary as an institution they
could control and use as a pulpit“, schreibt Alexander Thier.?® Dieser Konflikt ist
seiner Ansicht nach bereits in der Verfassung angelegt, da sie der Justiz erlaubt, die
Ubereinstimmung der Politik mit dem Islam zu tiberpriifen.

Es sei grundsatzlich problematisch, Richtern die Auslegung des Islams anzuver-
trauen, meint Thier. Denn sie sind indirekt gewahlt und verfligen damit nur Gber
eine schwache demokratische Legitimation. Tatsachlich wird der Prasident des
Obersten Gerichtshofs von der Wolesi Jirga gewéhlt. Aufgrund dem ihm gegebenen
Recht, andere Richter zu ernennen, verfiigt er (ber eine Schlisselstellung im
Rechtssystem. Die ihm verliehenen Kompetenzen hat Shinwari umfassend genutzt,
durch seine Einmischung in die Politik aber auch immer wieder Uberschritten. Seine
Missachtung demokratischer und rechtsstaatlicher Prinzipien ist durch zahlreiche
Beispiele belegt:

Im Juni 2003 verurteilte das Gericht den liberalen Journalisten Sayyid Mirhassan
Mahdawi zum Tode, da dieser in einem Artikel fir eine moderne Auslegung des
Islam pladiert hatte. Das ,Urteil” war allerdings nicht rechtskraftig und wurde nicht
vollstreckt. Im Januar 2004 erklérte Vizegerichtsprésident Fazl Ahmad Manawi
nach dem Auftritt einer Popséngerin im Kabuler Fernsehen er sei grundsétzlich

2 Wieland-Karimi, Almut (2005): Wahlen und Warlords — ein Parlament und 34 Provinzrate gewéhlt,

FES, 3

Bassirat: Hamid Karzai désigne 34 sénateurs, bassirat.net, 13.12.05

International Crisis Group: Afghanistan’s New Legislature, Asia Report 116, 15.05.06, 10
% Thier, Alexander (2004), 11

24
25



34 Ulrich von Schwerin

gegen den offentlichen Auftritt von Frauen. Im November gab der Minister fir
Kultur, Sayyed Makhdum Rahin, dem anhaltenden Druck des Obersten Gerichtshofs
nach und verbot das Kabelfernsehen. Erst auf internationalen Druck wurde das
Verbot wieder aufgehoben.”

Auch in anderen Politikbereichen intervenierte das Gericht: So verlangte es im
September 2004, den liberalen Prasidentschaftskandidaten Abdoul Latif Pedram von
der Kandidatur auszuschlieRen und vor Gericht zu stellen, da er ein Unglaubiger sei.
Pedram hatte zuvor das Recht auf Polygamie in Frage gestellt und eine Reform des
Scheidungsrechts gefordert.?® Firr besonderes Aufsehen sorgte im Marz 2006 der
Prozess gegen den zum Christentum konvertierten Abdul Rahman. Der zustandige
Richter Ansarullah Mavlavizada erklérte, ihm drohe nach der sharia die Todesstrafe,
sollte er nicht zum Islam zurlickkehren. Erst auf internationalen Protest zwang die
Regierung das Gericht, Rahman fir unzurechnungsfahig zu erklaren und zu
entlassen. Ende Marz konnte er nach Italien ausreisen, wo er Asyl erhielt.?

In seiner eigentlichen Funktion als Verfassungsgericht ist der Oberste Gerichtshof
hingegen nicht tatig geworden. Die ,Urteile’, die er zu verschiedenen Fragen gefallt
hat, waren AuBerungen der Richter oder Empfehlungen des ,fatwa-Rates’, die weder
gesetzlich fundiert noch rechtlich bindend waren. Dennoch haben seine ,Urteile’ die
Offentliche Debatte malgeblich beeinflusst. Die Regierung hat dies geduldet,
obwohl deutlich war, dass der Oberste Gerichtshof damit seine Kompetenzen
Uberschritt. Anstatt auf eine grundsétzliche Kurskorrektur zu dréngen, hat Karzai
Shinwari in seinem Amt belassen und ihn im Mai 2006 erneut der Wolesi Jirga zur
Bestatigung vorgeschlagen.



Die Bedeutung des Islams zur Legitimation des Staates in Afghanistan 35

Geschlechtertrennung und die oOffentliche Vollstreckung der Kdérperstrafen. Der
Beschluss des Kabinetts zu ihrer Wiedereinfihrung wurde nicht zuletzt deshalb als
Konzession an die Islamisten verstanden, da ihre Flihrung nach dem Willen Karzais
niemand anderem als Shinwari Ubertragen werden sollte.

Tatsachlich ist die Religionspolizei heute, anderthalb Jahre nach ihrer
Wiedereinfihrung, dem Ministerium fir Islamische Angelegenheiten unterstelit.
Wihrend der zustandige Minister behauptet, sie gehe vor allem gegen Kriminalitat
und Korruption, sowie den Verkauf und Konsum von Alkohol und Drogen vor,
kritisieren andere, sie trage zur Unterdriickung von Kritik und zur Einschrankung
der Rechte von Frauen bei.* Es bleibt daher zu klaren, welche Rolle sie tatséchlich
spielt. Allerdings ist schon heute deutlich, dass ihre Wiedereinfiihrung die
islamischen Krafte ermutigt hat, weitere Schritte zur Islamisierung der Politik zu
fordern.

6 Zusammenfassung

Der neue afghanische Staat grindet seine Legitimitdt auf der Verbindung
demokratischer und islamischer Werte und Prinzipien. Inwiefern diese Strategie
aufgeht, hangt in erster Linie davon ab, ob es der Regierung gelingt, ihrem Anspruch
Glaubwirdigkeit zu verleihen, im Namen des Islams zu handeln. Die Féahigkeit der
Regierung, sich mit einer liberalen Auslegung des Islams durchzusetzen, steht in
wechselseitiger Abhéngigkeit zu ihrer Macht. Denn ob es ihr gelingt, einer liberalen
Auslegung des Islam Geltung zu verschaffen, hangt davon ab, ob sie es schafft, die
Vertreter einer konservativen Auslegung zu marginalisieren.

Zwar ist der Islamismus durch die Vergangenheit diskreditiert und seine
beherrschende Stellung gebrochen. Doch der Islam erlaubt weiterhin, der Politik
eine symbolische Form zu geben, die von breiten Teilen der Bevolkerung verstanden
wird. Die islamischen Kré&fte haben daher ihren Einfluss in der Politik bewahrt. Sie
haben Karzai gedrangt, seinem Anspruch, im Namen des Islam zu handeln, durch
die Islamisierung der Politik Legitimitdt zu verleihen. Angesichts seiner
Unféhigkeit, das Versprechen nach Sicherheit und Entwicklung einzuldsen, und
ohne festen politischen Riickhalt, ist Karzai gezwungen gewesen, den islamischen
Kraften nachzugeben, um sich ihrer Unterstiitzung zu versichern.

Dabei ist fraglich, ob es Karzai gelingt, sich auf Dauer die Unterstiitzung der
islamischen Kréfte zu sichern. Vielmehr ist zu befurchten, dass Karzai eher das
Vertrauen des liberalen Gesellschaftsteils und der internationalen Gemeinschaft
verliert, als dass er auf Dauer die Unterstiitzung der konservativen Bevolkerung und
der islamistischen Parteien halten kénnte. Wenn die Regierung daher weiterhin die
offene Auseinandersetzung um die Auslegung des Islams scheut und der Forderung

%2 Schneider, Irene: Recent Developments in Afghan Family Law, Research Aspects, in: Asien, Juli

2007, 117



36 Ulrich von Schwerin

der islamischen Kréfte nach Islamisierung der Politik nachgibt, ist nicht nur ihre
Macht in Gefahr, dann ist auch das Experiment einer ,Islamischen Demokratie’ zum
Scheitern verurteilt.

Literaturverzeichnis

Dorronso;o, Gilles (2003): Afghanistan — chronique d’un échec annoncé, in: Critique Internationale,

2003/10

Dorronsoro, Gilles (2000): La révolution Afghane — des communistes aux Talibans, Paris

Edwards, David (2002): Before the Taliban: Genealogies of the Afghan Jihad, London

Johnson, Chris/ Maley, William, Thier, Alexander/ Wardak, Ali (2003): Afghanistan’s political and
constitutional development, Overseas Development Institute, London

Khaled Abou El Fadl (2003): Democracy and Islam in the new constitution of Afghanistan, RAND
Corporation, Santa Monica

Lau, Martin (2002): Afghanistan’s Legal System and its Compatibility with International Human Rights
Standards, International Commission of Jurists

Lombart, Laurent (2004): La reconstruction politique de I’ Afghanistan post-taliban, in: Revue francais de
droit constitutionnel, 2004/10

Oates, Lauryn/ Solon Helal, Isabelle (2004): At the Crossroads of Conflict and Democracy: Women and
Afghanistan’s Constitutional Loya Jirga, Rights & Democracy, Montreal

Olesen, Asta (1995): Islam and politics in Afghanistan, Richmond

Prohl, Werner / Werdin, Felix (2004): Demokratie und gesellschaftlicher Wandel in Afghanistan:
Empirische Untersuchung zur Akzeptanz demokratischer Werte in einer islamisch gepréagten
Gesellschaft, Konrad Adenauer Stiftung, Berlin/Kabul

Rahim,SRassouI (2004): The democracy movement in Afghanistan — fragmented and in lack of funds,
FE

Roashan, Raul (2004): The Afghan Constitution an Exercise in Nation Building, A Test in Social
Organization, Institute for Afghan Studies, Kabul

Roy, Olivier (2004): Afghanistan — la difficile reconstruction d’un état, in : Cahiers de Chaillot, 2004/10

Roy, Olivier (1985): Afghanistan: Islam et modernité politique, Paris

Schneider, Irene: Recent Developments in Afghan Family Law, Research Aspects, in: Asien, 2007/07

Thier, Alexander (2004): Reestablishing the Judicial System in Afghanistan, Stanford Institute of Conflict
Studies, Stanford

Wardak, Ali (2003): Building a Post-War Justice System in Afghanistan, University of Glamorgan,
Glamorgan

Wieland-Karimi, Almut (2005): Wahlen und Warlords — Ein Parlament und 34 Provinzrate gewahlt,
Friedrich Ebert Stiftung, Berlin/Kabul



