
 ASIEN 105 (Oktober  2007), S. 48-67 

Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und 
Herausforderungen 

Eun-Jeung Lee 

Summary 
South Korea’s civil society developed in a long struggle for a just society and 
democracy. During this process distinctive perceptions and expectations of civil 
society were formed, such as high moral standards, an emphasis on the common 
good and an aversion to special interests. The role and political impact of civil society 
have increased considerably since democratisation in 1987. Against this background, 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 49

In den 1990er-Jahren haben sich die Aktivitätsfelder der Bürgerorganisationen 
enorm erweitert und sind auch vielfältiger geworden. Unter den autoritären Regimen 
bestanden ihre Aktivitäten – soweit es sich nicht um von diesen Regimen selbst 
geschaffene und kontrollierte Bewegungen handelte – im wesentlichen aus 
politischen Protestaktionen. Mit der Demokratisierung lässt sich beobachten, wie 
sich eine „institutionalisierte Zivilgesellschaft“ in Form von Bürgervereinigungen 
herausbildet (Im Hŏk-paek 2004: 87). Es geht ihnen um wirtschaftliche 
Gerechtigkeit, Umweltschutz, die Rechte von Frauen, soziale Wohlfahrt, faire 
Medienberichterstattung, Verbraucherschutz, den Schutz ausländischer Arbeit-
nehmer, politische Partizipation der Bürger, saubere Wahlen und vieles mehr. 
Die wichtigen Charakteristika dieser neuen zivilgesellschaftlichen Organisationen 
fasst Chu Sŏng-su, ein koreanischer Soziologe, folgendermaßen zusammen: „1. Von 
progressiv-reformerischen Weltanschauungen ausgehend gestalten sie ihre sozialen 
Bewegungen und befürworten wirtschaftliches Wachstum ebenso wie soziale 
Gerechtigkeit. 2. Sie führen ihre soziale Bewegung nicht konfrontativ, sondern 
wollen mit anderen Kräften zusammenarbeiten. 3. Sie suchen für ihre Bewegung 
eine möglichst breite soziale Basis... 4. Sie führen ihre Bewegung friedlich und 
halten sich an die Gesetze. 5. Sie haben normalerweise eine dezentrale Struktur und 
sind an der Basis autonom entstanden. 6. Sie fördern öffentliche Güter.“ (zit.n. Im 
Hŏk-paek 2004: 87) 
Von Fall zu Fall koordinieren die Bürgerorganisation auch gemeinsame Aktionen. 
So gründeten 412 von ihnen im Januar 2000 eine gemeinsame Dachorganisation 
„Ch’ongsŏn simin yŏndae“ (Bürgersolidarität für die Parlamentswahl). Ihr erklärtes 
Ziel war es, bei der Parlamentswahl im folgenden April für „saubere“ und 
transparente Politik zu sorgen. Konkret bewerteten sie aufgrund detaillierter 
Recherchen die persönliche Eignung der Kandidaten und erstellten eine schwarze 
Liste mit ungeeigneten bzw. unqualifizierten Kandidaten, denen sie schwerwiegende 
Verfehlungen nachweisen konnten (daher der Name „rejection Bewegung“). Auf der 
Homepage der Dachorganisation (http://www.ngokorea.org) liefen alle 
Informationen zusammen. Das Internet war ihr wichtigstes Instrument.  
Bei der Wahl am 13. April 2000 fielen tatsächlich 59 von 86 Kandidaten der 
schwarzen Liste durch.2 Ch’ongsŏn simin yŏndae war es unter Einsatz des Internets 
zum ersten Mal in Korea gelungen, Wahlkampfthemen sozusagen von der Basis her 
zu bestimmen und diese dann so wirkungsvoll in die Öffentlichkeit hineinzutragen, 
dass sie den Wahlausgang veränderten. Dies war eine völlig neue Erfahrung für die 
junge koreanische Demokratie, deren Parlament sich schon damals zum bloßen 
„Kampfplatz von Wahlexperten“ (Politikern, die vielleicht Experten sind, Wahlen 
zu gewinnen, aber keine Prinzipien, Programme und Parteien kennen) entwickelt 
hatte – freilich zum Preis einer wachsenden „Politikverdrossenheit“ bei den Bürgern 

                                                 
2  Im Großraum Seoul fielen sogar alle Kandidaten auf der schwarzen Liste durch. 



Eun-Jeung Lee 50

(Ch’oe Chang-jip 2000). Diese Kampagne war nicht nur ein großer Erfolg, sondern 
war auch ein Durchbruch für die südkoreanische Zivilgesellschaft, die dadurch zum 
respektierten politischen Akteur wurde. 
Dieser außergewöhnliche Erfolg der Zivilgesellschaft entfachte eine Debatte um die 
„Politisierung“ der südkoreanischen Zivilgesellschaft. Konservative Tageszeitungen 
warfen Ch’ongsŏn simin yŏndae vor, „Rotgardisten von Kim Dae Jung“ zu sein. 4  
Da die meisten Kandidaten auf der rejection Liste von der konservativen Opposi-
tionspartei kamen, war ihre Empörung nur um so größer. Hinzu kam, dass die 
„rejection Bewegung“ vor Gericht wegen Verstoßes gegen das Wahlkampfgesetz 
verurteilt wurde.5  
Joongang Ilbo, eine der drei großen Tageszeitungen, stieß diese Debatte mit einem 
bis heut fortgesetzten Forum „Bürgerbewegung und Politik“ an. Dort prallten und 
prallen sehr unterschiedliche Meinungen aufeinander: Cho Hŭi-yŏn betonte, dass 
Südkorea in der Entwicklung der Zivilgesellschaft andern Ländern nachhinke und 
dadurch politische Prozesse blockiert seien. Deshalb müsse sich die Zivilgesellschaft 
weiterentwickeln und politisch eine aktivere Rolle spielen. Kim Sŏk-chun hielt 
dagegen, die südkoreanische Zivilgesellschaft würde sich dadurch, dass sie mit der 
Regierung Kim Dae Jung bei deren Reformvorhaben zusammenarbeite, selbst 
zerstören und habe ihre eigentliche Rolle der Kritik und Kontrolle der Regierung aus 
den Augen verloren. (Kim Tae-yŏng 2003: 47-48) 
Für die Bürgerorganisationen selbst ist ihre politische Rolle ein wichtiges 
Diskussionsthema. Selbstkritische Stimmen aus ihren Reihen werden gerne von den 
konservativen Medien aufgegriffen und breitgetreten. So gehört eine selbstkritische 
Äußerung von Yi Sŏk-yŏn, dem Geschäftsführer einer der größten Bürger-
organisationen, „die politische Partizipation der Bürgerorganisationen könnte zur 
Verletzung der politischen Neutralität der Bürgerbewegung führen“ (Hankyoreh 
9.8.2001) zum Standardrepertoire dieser Medien. Jedenfalls ist die „politische 
Neutralität der Bürgerbewegung“ in Südkorea zu einem der ausgreifendsten Themen 
in den öffentlichen und akademischen Debatten um die Zivilgesellschaft geworden.6  

                                                 
3  Diese Bezeichnung verwendete Yi Mun-yŏl, ein bekannter Schriftsteller, im Gespräch mit 

Journalisten im Juli 2001. Damit löste er große Aufregung und eine heftige Debatte aus. 
4  Diese Bezeichnung verwendete Yi Mun-yŏl, ein bekannter Schriftsteller, im Gespräch mit 

Journalisten im Juli 2001. Damit löste er große Aufregung und eine heftige Debatte aus. 
5  2004 wurden fünf Vertreter dieser Bewegung vom Obersten Gericht wegen Verstoßes gegen das 

Wahlkampfgesetz zu einer Geldstrafe verurteilt.  
6  Joongang Ilbo organisierte Juli 2001 ein Forum zum Thema „Wohin steuert die Zivilgesellschaft“ 

(Simin sahoe ŏdiro kana). In dem von dieser Zeitung herausgegebenen Magazin „Simin sahoe“ bildet 
die Politisierung der Zivilgesellschaft seit 2001 eine Konstante (http://ngo.joongang.co.kr/journal). 
Auch Chosun Ilbo und Donga Ilbo produzierten immer wieder Schlagzeilen zu diesem Thema. In der 
Folge kam auch die akademischen Debatte in Gang (vgl. Cho Hyo-je 2004; Kim Tae-yŏng 2003; O 
Hyŏn-ch’ŏl 2004; Ch’oe Chang-jop 2002). Selbst auf dem Weltkongress der IPSA in Fukuoka (Juli 
2006) gab es ein von südkoreanischen Politologen organisiertes Panel zu „Civil Society“. 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 51

Um diese Debatte zu verstehen, ist es notwendig, die Entwicklung der 
Zivilgesellschaft Südkoreas in ihrem historischen Kontext zu betrachten. Daher 
werden zunächst Formierung und Rolle der Zivilgesellschaft während der 
Kolonialzeit, den Diktaturen und nach der Demokratisierung dargestellt. Dabei 
werden die gegenwärtigen Debatten in Südkoreas berücksichtigt und problema-
tisiert. Anschließend werden einige Überlegungen über die Herausforderungen, vor 
denen die Zivilgesellschaft gegenwärtig steht, angestellt. Wir beginnen mit der 
Verwendung des Begriffs Zivilgesellschaft in diesen Debatten. 

2  Der Begriff „Zivilgesellschaft“ 
Es gibt in den breit gefächerten, theoretischen Diskussionen über die Zivil-
gesellschaft in Korea keine einheitliche Begriffsdefinition. 7  Auch dieser Begriff 
wurde wie viele andere in den modernen Sozialwissenschaften aus westlichen 
akademischen Diskussionen übernommen.8 Mit den Varianten der rezipierten west 
lichen Ansätze variieren die Inhalte, Abgrenzungen und die Verwendung dieses 
Begriffs.  
Die Wurzeln der zivilgesellschaftlichen Terminologie sind ideengeschichtlich 
gesehen sehr vielfältig. Z.B. bedeutete „koinonia politike“ bei Aristoteles polis, 
„societas terrestra“ bei St. Augustin civitas res publica, „societas civilis“ bei 
Spinoza imperium, „société civile“ bei Rousseau Etat, während Hegel und Marx von 
der bürgerlichen Gesellschaft sprachen. Bei all diesen Autoren steht das Konzept 
der Zivilgesellschaft explizit oder implizit in Opposition zur „Familie“. Allerdings 
unterscheiden sich die Konzepte von „Familie“ dieser Denker.9 
Heutzutage umfasst Zivilgesellschaft etwas ganz anderes. 10  Jürgen Habermas 
bezeichnet sie als „nichtstaatliche und nicht-ökonomische Zusammenschlüsse und 
Assoziationen auf freiwilliger Basis, die die Kommunikationsstrukturen der 
Öffentlichkeit in der Gesellschaftskomponente der Lebenswelt verankern“. Als 
solche setze sich die Zivilgesellschaft aus jenen mehr oder weniger spontan 
entstandenen Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen zusammen, welche 

                                                 
7  Man kann grob vier Richtungen unterscheiden; 1. Zivilgesellschaft als hegemonialer Raum im Sinne 

von Gramci; 2. Zivilgesellschaft als Vollendung der materialen Demokratie; 3. Zivilgesellschaft als 
Dritter Sektor 4. Zivilgesellschaft als ethischer Raum im Sinne des Kommunitarismus. (Yu Byŏng-
yong 2002: 142-143; Cho Hyo-je 2004: 94).  

8  In Korea wurde der Begriff Zivilgesellschaft siminsahoe Ende des 19. Jahrhunderts, d.h. nachdem 
das Land zur Öffnung gezwungen worden war, mit dem Naturrecht, dem sozialen Kontraktualismus 
und der konstitutionellen Monarchie bekannt. Vor allem Yu Kil-jun, der in den 1880er-Jahren in 
Japan bei Fukuzawa Yukichi studiert hatte, machte diese Begrifflichkeiten in Korea bekannt. Bis 
dahin war in Korea weder der Begriff Bürger, simin, noch Gesellschaft, sahoe, vorhanden (vgl. Yu 
Byŏng-yong 2002: 149-151; Kim Sang-jun 2006: 8-10). 

9  Zur historischen Semantik siehe Riedel 1975; Ritter 1974: 466-474; Koselleck/ Steinmetz/ Spress 
1991. 

10  Siehe dazu Cohen/ Arato 1992; Centre for Civil Society, London School of Economics and Political 
Science, http://www.lse.ac.uk/collections/CCS/what_is_civil_society.htm.  



Eun-Jeung Lee 52

die Resonanz, die die gesellschaftlichen Problemlagen in den privaten Lebens-
bereichen finden, aufnehmen, kondensieren und lautverstärkend an die politische 
Öffentlichkeit weiterleiten. „Den Kern der Zivilgesellschaft bildet ein 
Assoziationswesen, das problemlösende Diskurse zu Fragen allgemeinen Interesses 
im Rahmen veranstalteter Öffentlichkeiten institutionalisiert.“ (Habermas 1992: 
362-365, 442-448)  
Die Verwendung von Zivilgesellschaft in Korea bewegt sich überwiegend in dem 
Raum, den Habermas absteckt. Denn man neigt dazu, wie Cho Hyo-je schreibt, den 
Begriff ‚Zivilgesellschaft’ als den Raum für Bürgerbewegungen zu verstehen. „So 
betrachtet stellt die Zivilgesellschaft nicht im ursprünglichen Sinne eine aufgeklärte 
Gesellschaft dar,... Aus der Sicht des Raums betrachtet, entspricht sie dem Dritten 
Sektor, der alles außer Staat, Markt und Familie umfasst.“ (Cho Hyo-je 2003: 94)  
Ungeachtet dieser relativ leicht verallgemeinerbaren Verwendung des Begriffs gibt 
es in der koreanischen akademischen Diskussion kaum Übereinstimmung darüber, 
was die Zivilgesellschaft genau ist und ob diese in Korea überhaupt existiert. 
Manche Autoren behaupten, dass in Korea höchstens von einer Pseudo-Zivil-
gesellschaft die Rede sein könne, da sich die Form der koreanischen 
Zivilgesellschaft von der der westlichen Zivilgesellschaften unterscheide (Chin Tŏk-
kyu 2006). Dagegen kann man wiederum einwenden, dass die westlichen 
Zivilgesellschaften gar nicht so einheitlich sind, wie von solchen Autoren 
vorausgesetzt wird. Ohne Zweifel unterscheiden sich die amerikanische, englische 
oder auch deutsche Zivilgesellschaft ganz erheblich voneinander. Wegen der 
spezifischen Bedingungen und Formen liegt es nahe, in ähnlicher Weise von der 
„koreanischen bzw. südkoreanischen Zivilgesellschaft“ zu sprechen.  

3 Historische Entwicklung der koreanischen „Zivilgesellschaft“  

3.1  „Zivilgesellschaft“ im traditionell-konfuzianischen Staat? 

Es ist nicht unbedingt üblich, bei traditionellen Gesellschaften von 
„Zivilgesellschaft“ zu sprechen. Auch in der koreanischen Diskussion gehen viele 
Autoren davon aus, dass es in der traditionellen Gesellschaft, die noch nicht vom 
Kapitalismus erfasst war, noch keine „Bürger“, simin, und keine Zivilgesellschaft 
gegeben haben konnte (vgl. Kim Sŏk-kŭn 2005). Dennoch tauchen immer wieder 
Argumente auf, die besagen, dass die Tradition der Zivilgesellschaft in die Choson-
Dynastie (1392-1910) zurückreiche (z.B. Ko Sŏng-guk 1994).  
So meint Yi Myŏng-hŭi, dass man in freiwilligen Vereinigungen wie „Tongyak“11 
und Yuhyangso 12 , die in der Chosŏn-Dynastie unter Federführung neokonfu-

                                                 
11  Vereinbarungen über Regeln und ethische Normen für das Gemeinschaftsleben auf der heimatlichen 

Ebene. 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 53

zianischer Honoratioren bzw. Intellektueller (sajok bzw. sarim) überall im Land 
existierten, die Existenz einer Zivilgesellschaft erkennen kann. Die Autorin ist 
überzeugt, dass sich diese Organisationen als freiwillige Selbstverwaltungsorgane, 
deren Ziel in der Bildung einer nachbarschaftlichen Gemeinschaft lag, gebildet 
hatten (Yi Myŏng-hŭi 2006: 409-410). Diese Gemeinschaftsidee ähnele der einer 
zukünftigen Zivilgesellschaft, die den Egoismus überwinde und auf dem 
Zusammenleben der Nachbarschaft beruhe (Yi Myŏng-hŭi 2006: 409). Zugleich 
kritisiert sie die akademische Welt Südkoreas, die so sehr von der eurozentristischen 
Sichtweisen geprägt sei, dass sie nicht einmal eigene Traditionen erkennen könne. 
Sie würde ursprüngliche Formen der Zivilgesellschaft allein im Westen suchen und 
daher die Existenz einer solchen Tradition in Korea negieren: Erst die 
Industrialisierung und Demokratisierung hätten die Voraussetzung für die 
Entstehung einer Zivilgesellschaft geschaffen (Yi Myŏng-hŭi 2006: 410). 
Es bedarf noch genauerer historischer Untersuchungen, um den Charakter dieser 
Einrichtungen besser beurteilen zu können. Möglicherweise waren sie eher 
korporatistische denn auf freiwilliger Basis entstandene Organisation. 13  Zudem 
waren Yuhyangso im 14. Jahrhundert etwas anderes als im 16. Jahrhundert, als sich 
die Neokonfuzianisierung der koreanischen Gesellschaft am vollsten entwickelt 
hatte. 14  Es ist aber nicht allein die Frage, ob Yuhyangso und Tongyak 
zivilgesellschaftliche Organisation waren oder nicht. Bemerkenswert jedenfalls ist 
ihre ausgesprochen starke „Staatsorientierung“.  
Eine wichtige Funktion von Yuhyangso und Tongyak lag in der Gewährleistung der 
Praxis der neokonfuzianischen Gesellschaftsethik (Song Yang-sŏp 1995; Ch’oe 
Mun-hyŏng 2002). Indem sie die Aufsicht über die Einhaltung der neo 
konfuzianischen Moral übernahmen, spielten sie im Sinne der Foucaultschen 
Gouvernementalität die Rolle einer Institution, die der Reproduktion der herr 
schenden neokonfuzianischen Ideologie dienen sollte.15 Aus dieser Sicht war der 
Platz von Yuhyangso und Tongyak nicht zwischen staatlichen Behörden und der 
Privatsphäre; vielmehr wären sie eher verlängerte Arme der staatlichen Behörden 
gewesen.  
Yi Myŏng-hŭi schreibt selbst: „Der Zentralstaat Chosons hatte das Land in 8 
Verwaltungsprovinzen (to) und Unterbezirke (kun, hyŏn, myŏn, ri) unterteilt. In die 

                                                                                                                   
12  Ehrenamtliche Vereinigungen, die in den 



Eun-Jeung Lee 54

to schickte der Zentralstaat Gouverneure (kamsa oder kwanch’alsa) und in die kun 
und hyŏn Bürgermeister (suryŏng), denen lokale Verwaltungsbeamte (ŭbsa, 
hyangsa) zur Seite standen. In den unteren Bezirken, also myŏn oder ri, versuchte 
der Zentralstaat nicht mittels direkter Kontrollgewalt zu herrschen, sondern vielmehr 
mit Hilfe der Selbstverwaltungsorgane. Auf der regionalen Selbstverwaltungsebene 
zog der Staat Choson, anstelle geschriebener Gesetze, konventionelle Regeln und 
die moralische Erziehung vor.” (Yi Myŏng-hŭi 2006: 417)  
Auch wenn diese Selbstverwaltungsorgane von regionalen neokonfuzianischen 
Honoratioren geführt wurden, die anstelle des Staates gewisse Aufgaben der 
öffentlichen moralischen Kontrolle übernahmen, bleibt die Frage, ob sie tatsächlich 
als frühe zivilgesellschaftliche Organisationen oder vielmehr als korporatistische 
Organe zu betrachten sind. 

3.2 Zusammenbruch des neokonfuzianischen Staates und Aufkom-
men der „Zivilgesellschaft“ in Südkorea: Besonderheiten und 
Herausforderungen 

Der neokonfuzianische Chosŏn-Staat brach 1910 mit der Kolonialisierung durch 
Japan endgültig zusammen. Schon in den Jahrzehnten davor war in Korea 
ansatzweise die Entstehung einer Zivilgesellschaft zu beobachten. Eine Strömung in 
den gegenwärtigen koreanischen Debatten zu diesem Thema vertritt die Auffassung, 
dass die Auflösung des traditionellen Herrschaftssystems und der Formierung einer 
Zivilgesellschaft lange vor der Kolonialisierung begonnen hatte.  
So meint Ko Sŏng-guk, dass die Auflösung der feudalistischen Ordnung und erste 
Ansätze einer kapitalistischen Entwicklung bereits Ende des 18. Jahrhunderts zu 
beobachten waren. Seitdem könne man auch Spuren der Entstehung einer 
Zivilgesellschaft nachzeichnen. Das mag gewagt erscheinen, denn unter 
koreanischen Historikern ist noch umstritten, ob es in Korea überhaupt eine Phase 
des „Feudalismus“ gegeben hat. Von der Auflösung des Feudalismus und dem 
Beginn einer kapitalistischen Entwicklung zu sprechen, dürfte bei vielen von ihnen 
den Eindruck erwecken, dass die Geschichte Koreas mit Gewalt dem Verlauf der 
historischen Entwicklung westlicher Gesellschaft angepasst werden soll. Dazu passt, 
dass Ko Sŏng-guk (1994: 183) unter Zivilgesellschaft die Formierung einer 
Bourgeoisie versteht.  
Zu den sozialen Veränderung zum Ende des 18. Jahrhundert schreibt Ko Sŏng-guk: 
„Das Aufkommen von reichen, unternehmerischen Bauern, die Akkumulation des 
ursprünglichen Handelskapitals und die Entwicklung der Manufaktur haben in erster 
Linie die Ständestruktur bedroht, die die Grundlage des feudalistischen Systems von 
Chosŏn bildete. Dies führte zu einer gewaltigen Konfrontation zwischen den 
konservativen feudalistischen Kräften, die die alte, sich auflösende feudalistische 
Ordnung schützen wollten, und den neuen Kräften, die durch ihren neu erlangten 
Reichtum ihren gesellschaftlichen Status zu verbessern suchten. Der Bauernkrieg im 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 55

Jahre 1812 zeigt diese Konfliktstruktur am deutlichsten.... In diesem Krieg 
verbanden sich die Kräfte des mittleren Standes (chungin), der Bauern und der 
Bergarbeiter im Nordwesten (Pyŏngando); er erfasste innerhalb kurzer Zeit die 
gesamte Region Pyŏngando.“ (Ko Sŏng-guk 1994: 183) 
Allerdings waren Bauernaufstände wie der von 1812 im Zuge des schwächer 
werdenden Zentralstaates damals keine Seltenheit. Zudem gehen die Meinungen von 
Fachleuten darüber, ob in der Entstehung der aufständischen Gruppe 1811-1812 die 
Entstehung einer Bourgeoisie zu erkennen ist, weit auseinander.16 Dieser Frage kann 
hier nicht weiter nachgegangen werden. Nicht zu leugnen ist allerdings, dass dieser 
Aufstand von Hong Kyŏng-nae eine sehr gut organisierte Widerstandsbewegung 
war, die sich gegen den Staat und die Macht seiner Behörden richtete.  
Am Ende des 19. Jahrhunderts richtete sich auch die Tonghak-Bauernbewegung in 
der südwestlichen Region gegen die staatlichen Behörden. Wissenschaftler wie Kim 
Sang-jun sehen in dieser ursprünglich religiösen Bewegung „den systematischen 
Ausdruck und die kontinuierliche Entwicklung der zivilgesellschaftlichen Idee“, 
insbesondere in ihrem egalitären Menschenbild und ihrem Organisationsprinzip von 
„von unten nach oben“ (Kim Sang-jun 2006: 10).  
Diese religiöse Bewegung wurde vom neokonfuzianischen Staat unterdrückt. Er 
duldete keine Bewegung, die die neokonfuzianischen Herrschaftsideologie in Frage 
stellte. Aus demselben Grund wurde auch die katholische Glaubensgemeinschaft, 
die sich seit Ende des 18. Jahrhundert in Korea zu bilden begonnen hatte, mit Härte 
verfolgt.17  
Allerdings ist bisher noch nicht ausreichend diskutiert worden, inwiefern solche 
neuen religiösen Bewegungen überhaupt der Zivilgesellschaft zugerechnet werden 
können. Um Kim Sang-juns Thesen zur Tonghak-Bewegung gelten zu lassen, muss 
noch eine Reihe konzeptioneller und historischer Fragen geklärt werden (vgl. Ko 
Sŏng-guk 1994: 184) 
Bei einer anderen Bewegung/Organisation, der 1896 gegründeten Tongnip hyŏphoe, 
ist indes unumstritten, dass es sich um eine zivilgesellschaftliche Bewegung 
handelte. Diese Bewegung war weder religiös motiviert, noch aus einem Bauern-
aufstand hervorgegangen. Sie war von einigen Mitgliedern der sog. Kaehwa-
Fraktion,18 die von den reformerischen Denkern im ausgehenden 18. Jahrhundert 
beeinflusst und von der schnellen Modernisierung Japans tief beeindruckt waren, ins 
Leben gerufen worden. 19  Diese Fraktion wollte zunächst der erfolgreichen 

                                                 
16  Zum Charakter dieses Aufstandes siehe Pak Hyŏn-mo 2005; Chŏng Sŏk-chong 1994: 197-257; O Su-

ch’ang 1995: 1882-185; Karlsson 2000: 67-96; Kim Sunjoo 2001: 190-203. 
17  Viele Christen ließen dabei ihr Leben. 103 Märtyrer sind durch Papst Johannes Paul II. selig 

gesprochen worden.  
18  Kaehwa ist schwer zu übersetzen; der Begriff bedeutet Öffnung, Zivilisierung, Aufklärung. 
19  Es handelte sich überwiegend um Mitglieder von Gesandtschaften, die die koreanische Regierung zur 

Beobachtung und zum Erlernen moderner Technik und Wissenschaft nach China und Japan geschickt 



Eun-Jeung Lee 56

Modernisierung Japans nacheifern. Einige aus dieser Gruppe gründeten 1896, 
nachdem 1884 und 1894 Versuche, Reformen politisch von oben herab 
durchzuführen, gescheitert waren, eine Bewegung zur Volksaufklärung. Das 
Sprachrohr von Tongnip hyŏphoe (Vereinigung für die Unabhängigkeit) war die 
Zeitung Tongnip sinmun (The Independent), deren erste Ausgabe im April 1896 
ausschließlich in koreanischer Schrift, also ohne chinesische Schriftzeichen, und mit 
einem englischsprachigen Teil erschien.20  
Tongnip hyŏphoe organisierte Diskussionsveranstaltungen und sammelte landesweit 
Spenden, um ein Unabhängigkeitsmonument zu errichten. Dadurch sollte das 
politische Bewusstsein der Bevölkerung als Volkssouverän geweckt werden. Die 
von ihr organisierten Diskussionsveranstaltungen (wie manmin kongdonghoe, 
„Gemeinsames Treffen der zehntausend Bürger“) sollten über die politische und 
internationale Lage Koreas informieren. Zugleich konnte man bei ihr Techniken der 
Diskussionsleitung und Rhetorik erlernen und Erfahrungen mit demokratischen 
Wahlen, Mehrheitsentscheidung usw. sammeln. Die breite Partizipation der 
Bevölkerung an ihren Aktivitäten trug dazu bei, dass Tongnip hyŏphoe genau im 
Sinne dieses Wortes zu einer „Bürgerorganisation“ wurde.  
Tongnip hyŏphoe hatte sich vorgenommen, die Gründung eines modernen Staates in 
die Wege zu leiten. Im Frühling 1898 initiierte sie eine Bewegung für die Schaffung 
eines des Parlaments. Die Regierung, in der damals die Kaehwa-Fraktion 
dominierte, akzeptierte die Forderung von Tongnip hyŏphoe. Die Regierung 
verkündete am 4. November 1898 ein Gesetz zur Einführung des Parlaments und 
des politischen Partizipationsrechts der Bürger.21 Doch die Regierung der Kaehwa-
Fraktion wurde noch in der gleichen Nacht durch die konservative Fraktion gestürzt 

                                                                                                                   
hatte. Kim Yok-kyun, Pak Yŏng-hyo, Kim Yun-sik und Kim Hong-jip gelten als ihre bedeutendsten 
Köpfe. Philosophisch waren sie von den reformerischen Denkern im ausgehenden 18. Jahrhundert 
beeinflusst, die sich weniger für metaphysische Fragen, die bis dahin im Mittelpunkt der 
Auseinandersetzungen unter Neokonfuzianern gestanden hatten, als für die praktische Verbesserung 
der Lebensbedingungen interessierten und über entsprechende Reformen nachdachten. Viele von 
ihnen hatten China besucht und durch die Jesuiten nicht nur die katholische Religion, sondern auch 
westliche Technik und Naturwissenschaft kennen gelernt. Bei König Chŏngjo (er herrschte 1777–
1800) stießen sie auf großes Interesse. Doch ließen ihnen die Machtkämpfe zwischen politischen 
Fraktionen wenig Spielraum. So konnten ihre Vorstellungen lediglich durch ihre Schriften 
weitergeben werden. Kang Chae-ŏn geht in Chosŏn sŏhaksa [Die Geschichte der Rezeption der 
westlichen Wissenschaften in Korea], (1990:.27–147), ausführlich auf die Beziehungen dieser jungen 
Reformer zu den Jesuitenmissionaren in Peking und ihre Rezeption von Technik und Wissenschaft 
des Westens ein. In Han’guk gŭndaesa yŏn’gu [Studie zur Geschichte der Neuzeit Koreas], (1983: 
59–85), gibt er einen guten Überblick über die Beziehungen zwischen den Reformern des 18. und 
denen des 19. Jahrhunderts. 

20  Der Herausgeber dieser Zeitung war Sŏ Chae-p’il, eine der Hauptpersonen des Putsches von 1884. 
Nach dessen Scheitern fand er zunächst in Japan politisches Asyl. Anschließend ging er in die USA 
und nahm die amerikanische Staatsbürgerschaft an. Als amerikanischer Staatsbürger kam er zu 
Beginn des Jahres 1896 nach Korea zurück. 

21  Charakter und Bedeutung dieser Bewegung kann mit der japanischen Jiyū minken undō der 1870er 
und 1880er-Jahre verglichen werden. 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 57

und in der Folge das Gesetz rückgängig gemacht und Tongnip hyŏphoe aufgelöst. So 
wurde die erste Bürgerorganisation in Korea, die sich Einführung der Demokratie im 
Rahmen einer konstitutionellen Monarchie eingesetzt, durch einen Putsch 
ausgeschaltet.22 
Nach der Auflösung von Tongnip hyŏphoe bildeten sich mehrere andere Bürger-
organisationen, die ähnliche Ziele verfolgten. Taehan chaganghoe („Vereinigung 
zur Selbststärkung Koreas“), Hŭngsadan (eine Organisation zur politischen Bildung 
der Bürger), Kukch’e posang undong („Bürgerbewegung zur Rückzahlung der 
Staatsschulden“) u.a. setzten sich für die politische Aufklärung der Bürger ein und 
verteidigten die staatliche Souveränität. Für die Bildung der Zivilgesellschaft war 
die Zeit zum Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Wendezeit. Als 
der Staat selbst durch die imperialistischen Mächte in Gefahr geriet, entstanden viele 
neue Bürgerorganisationen, die sich für ein „reiches Land mit einer starken Armee“ 
(puguk kangbyŏng) einsetzten. Angesichts der bedrohten Lage Chosŏns waren sie 
stark außenpolitisch orientiert und motiviert. Gesellschaftliche und innenpolitische 
Fragen traten verständlicherweise in den Hintergrund. 
Chosŏn war damals längst zum Spielball der imperialistischen Mächte geworden. Im 
Februar 1904, kurz nach Ausbruch des Krieges zwischen Japan und Russland, 
erzwang die japanische Regierung die Unterzeichnung eines Protokolls, das den 
Rahmen der zukünftigen japanischen Herrschaft absteckte. Korea wurde faktisch die 
völkerrechtliche Selbständigkeit genommen. Im November 1905 folgte der 
Protektoratsvertrag. Die Annektierung Koreas durch Japan 1910 war nur noch eine 
Formsache. Praktisch stand Korea bereits seit 1905 unter japanischer Oberhoheit.  
Sowohl das traditionelle Regime als auch die einheimischen Gruppen und Klassen, 
die unter normalen Bedingungen die Entwicklung vorangetrieben hätten, wurden 
durch die strenge, disziplinierte und tatkräftige Kolonialbürokratie des „Japanischen 
Generalgouvernements in Korea" ersetzt. In diesem kolonialen und autoritären 
Regime blieb kein Raum für zivilgesellschaftliche Organisationen außerhalb des 
Herrschaftsapparats. Politisch bewusste Bürger Koreas blieben nur zwei Alter-
nativen: sich entweder im Widerstand gegen die Kolonialbürokratie zu engagieren 
oder mit der Kolonialbürokratie zu kollaborieren. Wer in den Widerstand ging, sah 
sich staatlicher Repression ausgesetzt und riskierte sein Leben. Dennoch kam es 
neben militärischem Widerstand auch zu großen Massenbewegungen. Die 1. März 
Bewegung, eine Unabhängigkeitsbewegung, erfasste 1919 das ganze Land und 
wurde brutal niedergeschlagen. Das gleiche Schicksal erlitt 1929die 
Studentenbewegung in Kwangju, die sich ebenfalls auf ganz Korea ausweitete. Auch 
die in den 1920er-Jahren entstandene kommunistische Bewegung wurde 
unterdrückt. Nicht anders ging es der 1923 entstandenen Hyŏpyŏngsa (Vereinigung 
der Schlächter (outcasts)) und der 1925 gegründeten kommunistische Partei 
                                                 
22  Zur Bedeutung von Tongnip hyŏphoe für die politische Entwicklung Koreas siehe Kim, Yong-jik 

2006; Ryu, Yŏng-ryŏl 1973; Han, Hŭng-su 1970; Chang, Myŏng-hak 2004. 



Eun-Jeung Lee 58

Chosŏns. Auf der anderen Seite gab es auch kollaborierende Organisationen wie 
Kungmin chŏngsin ch’ongdongwŏn Chosŏn yŏnmaeng (...) und Kungmin 
ch’ongnyŏk Chosŏn yŏnmaeng (...), die beide 1938 gegründet worden waren.  

3.3 Autoritäres Herrschaftssystem und zivile Protestbewegung 

Mit der Unterzeichnung der bedingungslosen Kapitulation Japans wurde Korea am 
15. August 1945 unabhängig – zumindest war man davon in Korea wie 
selbstverständlich ausgegangen. Innerhalb von nur einer Woche hatten sich 
landesweit schon ca. 200 Komitees zur Vorbereitung der Gründung des neuen 
Staates gegründet. Während der folgenden sechs Monate bildeten sich landesweit 
unzählige Organisationen von Bauern, Arbeitern, Jugendlichen, Frauen und 
Studenten, die an dieser Neugründung des Staates mitwirken wollten (Kim, Ch’ung- 
ryŏl 2005: 289-291). War es der repressive Charakter der Kolonialzeit, der 
unterschwellig dieses massive zivilgesellschaftliche Engagement mithervorgebracht 
hatte? Wie dem auch gewesen sein mag, der Wind des Kalten Kriegen sollte diese 
Hoffnungen schnell zerstören. Die Siegermächte hatten nicht vor, Korea die 
verlorene Souveränität zurückzugeben und hatten das Land schon vor dem 15. 
August geteilt. Besetzung, Teilung und Krieg zerstörten zivilgesellschaftliche 
Bewegungen und Bestrebungen im Kern. Die Bürgerorganisationen konnten sich 
dem ideologischen Kampf nicht entziehen. Mit dem Koreakrieg (1950-1953) 
verschwand jedweder Raum für die Entwicklung einer Zivilgesellschaft in Südkorea 
(Sŏng Kyŏng-ryung 2000: 170). 
Der kalte und der heiße Krieg trugen auch maßgeblich dazu bei, dass der starke 
Staat der Kolonialzeit fortbestand und sich fortentwickelte. Als vorgerückte, letzte 
Bastion gegen den Kommunismus wurde Südkorea militärisch hochgerüstet und der 
Antikommunismus zur Legitimationsgrundlage. Anti-Kommunismus und „nationale 
Sicherheit“ wurden eingesetzt, um die Bevölkerung zu unterwerfen und die 
politische Opposition brutal zu unterdrücken.  
Nach dem Ende des Koreakrieges 1953 und bis zur Demokratisierung 1987 löste ein 
autoritäres Regime das andere ab. 1960 und 1980 kehrte kurz der demokratische 
Frühling ein, doch blieben das nur Episoden in der Geschichte der südkoreanischen 
Diktaturen von Rhee Syng Man, Park Chung Hee und Chun Doo Hwan.  
Was es gab an Massenorganisationen und Verbänden, akzeptierte und kooperierte 
mit diesen Regimen. Dazu gehörten u.a. der Arbeitgeberverband (Federation of 
Korean Industries), der Dachverband der offiziellen Gewerkschaften (Federation of 
Korean Trade Union), der Bauernverband (National Agricultural Cooperative 
Federation) und der Verband der Lehrer (Korea Federation of Teacher’s 
Associations). Aufgrund ihrer engen Anbindung an den Staat nannte man sie 
kwanbyŏn tanch’e („Organisationen, die die Meinung der staatlichen Behörden 
vertreten“). Ch’oe Chang-jip, ein bekannter Politologe, meint, die Beziehungen 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 59

zwischen diesen kwanbyŏn tanch’e und dem Staat seien typisch für den 
Staatskorporatismus (Ch’oe Chang-jip 2002: 187). 
Nicht alle ließen sich korporatistisch einbinden und leisteten stattdessen aktiven 
Widerstand. Dazu gehören die Studentenrevolution im April 1960 (Sturz von Rhee 
Syng Man), der Kwangju Bürgeraufstand im Mai 1980 (Massaker mit Hunderten 
von Toten) und die Demokratiebewegung, die im Juni 1987 begann. Die 
außerparlamentarischen demokratischen Kräfte bildeten seit Beginn der 1970er-
Jahre unter dem Namen chaeya eine große solidarische Front gegen die autoritäre 
Herrschaft. In ihr übernahmen Professoren, religiöse Führer und kritische 



Eun-Jeung Lee 60

Bild 1: Verlauf der politischen Entwicklung bis 1987 

 

4 Herausforderung für die Zivilgesellschaft nach der 
Demokratisierung 

Wie gezeigt wurde, formierte sich die Zivilgesellschaft in Südkorea unter anderen 
Bedingungen als in westlichen Gesellschaften. Im traditionellen neokonfuzianischen 
Denken Koreas hat es eine hegelianische, dichotomisierende Sichtweise von Staat 
und Gesellschaft nicht gegeben. Das Primat des Staates stand, gestützt von der 
neokonfuzianischen Staatsideologie und der zentralstaatlichen Verwaltung, während 
der Chosŏn-Dynastie niemals in Frage. Das Primat des Staates wurde auch durch die 
Erfahrungen von Kolonialherrschaft, Teilung, Krieg und Diktatur nicht geschwächt, 
sondern eher gestärkt (Kim Sŏk-kŭn 2005: 15; Yi Hyang-sun 2002: 20). Eine 
Trennung von Staat und Gesellschaft war daher weder in der Realität noch im 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 61

politischen Denken vorhanden. Wie an Tongyak zu erkennen war, waren die 
Übergänge zwischen beiden fließend. Die Beziehungen von Staat und Gesellschaft 
waren so eng, dass Bewegungen aus der Gesellschaft zügig vom Staat absorbiert 
wurden. Infolgedessen konnte sich die Zivilgesellschaft nur dort frei vom Staat 
entwickeln, wo sie als Gegenkraft gegen die Obrigkeit auftrat (vgl. Ch’oe Chang-jip 
2002: 190). 
So bildete sich die Zivilgesellschaft in Korea/Südkorea im Zuge von 
Protestbewegung gegen die Obrigkeit. D.h. die koreanische Zivilgesellschaft wird 
nicht getragen von hehren Zielen, wie der Gewährleistung liberalistischer Prinzipien 
des Besitzindividualismus oder von Partikularinteressen, sondern vielmehr vom 
Kampf um das Gemeinwohl, d.h. um Gerechtigkeit und Demokratie in der 
öffentlichen Sphäre, und gegen zentralstaatliche Gewalt. Daher missversteht man 
die koreanischen Zivilgesellschaft, wenn man sie bloß als ein Feld betrachtet, auf 
dem Partikularinteressen gegen den Staat vertreten werden. Im Gegenteil würde man 
bei so einer Perspektive zu dem irreführenden Ergebnis kommen, dass es in Korea 
gar keine Zivilgesellschaft gibt, weil der Individualismus dort sehr schwach 
ausgebildet und die private Sphäre kaum vorhanden ist (Ch’oe Chang-jip, 2002: 
184).  
Ende der 1980er-Jahre entstanden die ersten Diskurse über die Zivilgesellschaft in 
Korea. Man verwendete dieses Konzept als Bezeichnung für die demokratischen 
Kräfte, die die Demokratisierungsbewegung anführten. In diesem Sinne sollte „das 
Spannungs- und Konfliktverhältnis zwischen der demokratischen Zivilgesellschaft 
und dem autoritären Staat klar artikuliert werden. Diese Perspektive beinhaltet u.a., 
dass von der Zivilgesellschaft und ihren Trägern erwartet wird, dass sie sich durch 
hohe Moralität auszeichnen und als Garanten des Gemeinwohls fungieren. 
Freilich heißt das nicht, dass die zahlreichen Bürgerorganisationen, die sich in den 
1980er und 90er-Jahren gebildet haben, alle diesen hohen moralischen Normen 
gerecht werden. Es haben sich ja nicht nur die Bürgerorganisationen, sondern auch 
ihre Aktivitätsfelder explosionsartig vermehrt. Notgedrungen kann es da nicht mehr 
nur um das Gemeinwohl an sich gehen. Doch trotz der Vielfalt der Themen und 
Interessen werden zivilgesellschaftliche Organisationen nach wie vor an derselben 
hohen moralischen Latte, die für den Kampf gegen die ungerechte Herrschaft galt, 
gemessen. Die südkoreanische Zivilgesellschaft lebt daher in einem Konflikt, der 
sich aus einer hergebrachten hohen Erwartungshaltung der Öffentlichkeit und dem 
Einsatz für eine Vielfalt von Themen und Interessen, die wegen ihrer Partikularität 
im Verdacht stehen, das Gemeinwohl zu verletzen, ergibt.  
Dieser Konflikt wird dadurch abgemildert, dass sich Bürgerorganisationen nicht von 
ihrem Ursprung, der Erfahrung des gemeinsamen Kampfes für die Demokra-
tisierung, gelöst haben. So haben sie eine Vielfalt spezifischer Aktionsfelder, 
gruppieren sich aber in Dachverbänden, die in ihrer Gesamtheit für gesamt-
gesellschaftliche und zivilgesellschaftliche Veränderungen eintreten und mit den 



Eun-Jeung Lee 62

Anspruch auftreten, dem summum bonum zu dienen. Insofern bleiben sie in der 
Tradition des zivilen Widerstandes gegen ungerechte Herrschaft. 
Cho Hyo-je bezeichnet dieses Phänomen als „Wasserspiralebürgerbewegung“ und 
bewertet sie positiv. Diese Form der Bürgerbewegung habe dazu beitragen, dass die 
Zivilgesellschaft Südkoreas stets dynamisch geblieben sei und eine gesunde innere 
Spannung beibehalten habe (Cho Hyo-je 2004: 98). In den Augen fremder 
Beobachter mag es ungewöhnlich sein, dass sich Umwelt- und Arbeiter-
organisationen an der schon erwähnten Ch’ongsŏn simin yŏndae (Bürgersolidarität 
für die Parlamentswahl) beteiligten, und dass sich Organisationen aus der 
Friedensbewegung Hand in Hand mit der Umweltbewegung für den Erhalt des 
Saemangŭm-Sees engagieren. Doch für Koreaner sei dies ein ganz normales 
Phänomen. Deshalb steht für Cho Hyo-je die Bürgerbewegung im Mittelpunkt der 
südkoreanischen Zivilgesellschaft und bestimmt deren Agenda (Cho Hyo-je 2004: 
97).24 Ihr größter Erfolg sei die rejection Bewegung im Jahr 2000 gewesen, eine 
konzertierte Aktion gegen die Usurpation der jungen Demokratie durch unlautere 
Kräfte. 
Diese Bewegung war, wie erwähnt, Auslöser der gegenwärtigen Debatte über die 
politische Neutralität der Zivilgesellschaft in Südkorea. Um zu verstehen, was in 
dieser Debatte eigentlich artikuliert wird, wurde zuvor die Entwicklung der 
koreanischen bzw. südkoreanischen Zivilgesellschaft umrissen. Was deutlich 
geworden sein sollte, ist, dass die Zivilgesellschaft zu keinem Zeitpunkt politisch 
neutral war, und dass es gerade ihr politischer Charakter ist, der ihren eigentlichen 
Kern bildet. Daher bedeutet die Forderung an diese Zivilgesellschaft, politische 
Neutralität zu wahren, dass sie ihren besonderen Charakter verlöre.  
Diese Forderung kommt aus Kreisen, die in der Vergangenheit eher nicht gegen die 
autoritäre Regime gekämpft haben, sondern zu deren Nutznießern zählen. Diese 
Kreise hatten früher die Kwanbyŏn tanch’e unterstützt. Ihr Sprachrohr sind vor 
allem die großen, marktbeherrschenden konservativen Zeitungen, die diese 
Forderung nach politischer Neutralität gerne und häufig vorbringen. Sie scheuen 
sich auch nicht, sich politisch einseitig für die konservative Partei (jetzt in der 
Opposition) einzusetzen. 25  Daran wird erkennbar, worum es bei dieser Debatte 
eigentlich geht. Es geht nicht um die politische Neutralität der Zivilgesellschaft, 
sondern um die politische Hegemonie an sich.  

                                                 
24  Darin sieht Cho den entscheidenden Unterschied der südkoreanischen Zivilgesellschaft zu den neuen 

sozialen Bewegungen im Westen oder in Südostasien. Es dürfte in der Tat ein seltener Fall sein, dass 
eine in sich sehr differenzierte Bürgerbewegung als Einheit die gesamte Zivilgesellschaft politisch 
lenkt. Deshalb schlägt Cho Hyo-je vor, den koreanischen Begriff simin undong als eine spezifische 
Bezeichnung für die südkoreanischen Bürgerbewegung zu verwenden. (Cho Hyo-je 2004: 98) 

25  Die starke politische Parteinahme der drei großen Tageszeitungen gilt als eines der Hauptprobleme 
Südkoreas seit der Demokratisierung. S. dazu Lee Eun-Jeung 2005. 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 63

Die Beziehungen zwischen Staat und Zivilgesellschaft haben sich in Südkorea seit 
der Demokratisierung stark verändert. Ein Indikator dafür ist, dass viele Mitglieder 
von Parlament und Regierung früher Aktivisten der Bürgerbewegung waren und 
gegen die autoritären Regime gekämpft hatten. Sie waren daher nicht Mitglieder des 
vorher bestehenden Kartells der herrschenden konservativen Eliten in Politik und 
Verwaltung und in Wirtschaft und Gesellschaft. Mit der Demokratisierung, 
insbesondere seit der Wahl von Kim Dae Jung zum Präsidenten, haben sich gewisse 
Gräben zwischen gewählten Politikern und der Bürokratie aufgetan. In dieser 
Situation bemühen sich progressive Politiker in den Regierungen von Präsident Kim 
Dae Jung und Roh Moo Hyun, bei der Umsetzung ihrer umfassenden Reformen von 
Gesellschaft, Wirtschaft und Politik die Unterstützung und Zusammenarbeit mit der 
Zivilgesellschaft zu finden (Ch’oe Chang-jip 2002: 194). Entsprechen versuchen die 
konservativen Kreise und Zeitungen in dieser Situation die Zivilgesellschaft zu 
entpolitisieren, um die Hegemonie der alten politischen Elite zu bewahren. 
So liegt der eigentliche Kern der gegenwärtigen Debatte um die politische 
Neutralität der Zivilgesellschaft nicht in der Politisierung der Zivilgesellschaft, 
sondern vielmehr im Antagonismus zwischen der sog. progressiven Zivilgesellschaft 
und dem konservativen altem Elitenkartell. Die konservativen Akteure verstehen 
sich nicht als Teil der Zivilgesellschaft und werden in progressiven Kreisen als 
Anhänger, wenn nicht als aktive Mittäter der früheren autoritären Herrschafts-
verhältnisse betrachtet. Umgekehrt werden die Akteure aus der progressiven 
Zivilgesellschaft als links, d.h. im südkoreanischen Kontext des Kalten Krieges, als 
kommunistisch abgestempelt. Es ist kein Mechanismus erkennbar, der diesen 
Antagonismus im Sinne von Chantal Mouffe im Agonismus aufheben könnte.26 Das 
gilt nicht nur für die Zivilgesellschaft, sondern für Politik in Südkorea überhaupt. Es 
ist sogar von einer Dichotomisierung, die letztlich die Demokratie gefährde, die 
Rede (Yun P’yŏng-jung 2005). Deshalb ist die Schaffung eines Mechanismus, der 
den Antagonismus im Agonismus aufhebt, die vielleicht größte Herausforderung für 
die Zivilgesellschaft in Südkorea.  

                                                 
26  Nach Chantal Mouffe ist die Demokratie vor allem als Möglichkeit zu sehen, Räume für 

Diskussionen und Kontroversen zu eröffnen und/oder lebendig zu halten. Erst in dem Moment, in 
dem ein Konflikt ausgetragen wird, entstehe über dessen Austragung eine Öffentlichkeit, in der 
verschiedene Positionen aufeinanderprallen und gerade so in Kontakt treten. Öffentlichkeit ist dabei 
nicht etwa das "Produkt" dieses Aufeinanderprallens, sondern Öffentlichkeit ist der Aufprall selbst. 
Für Mouffe ist entscheidend, dass dieses Aufeinanderprallen verschiedner Positionen aus dem 
Antagonismus in einen Agonismus überführt wird. Agonismen sind nach Mouffe Gegensätze, die 
einen symbolischen Rahmen teilen und nebeneinander bestehen können und daher nicht auf die 
Vernichtung des/der jeweils Anderen abzielen. Da die Opposition von „wir“ und den „anderen“ für 
das Politische konstitutiv ist, sieht Mouffe in der Anerkennung der gesellschaftlichen Agonismen 
eine Voraussetzung für das Modell der radikalen Demokratie (Mouffe 1993; 2000). 



Eun-Jeung Lee 64

5 Fazit 
Fassen wir zusammen: Ausgangspunkt dieser Arbeit war die Frage, wie die 
gegenwärtige Debatte um die politische Neutralität der Zivilgesellschaft zu 
verstehen ist, eine Debatte, die in Südkorea in dem Moment aufkam, in dem die 
Zivilgesellschaft mit der Demokratisierung ihre größten Erfolge feierte. Um dieser 
Frage nachzugehen, wurden die Besonderheiten der Zivilgesellschaft Südkoreas 
historisch eingeordnet. Es wurde gezeigt, dass sich die Zivilgesellschaft 
Koreas/Südkoreas im Kampf um die gerechte öffentliche Ordnung und um die 
Demokratie entwickelt hat. Dadurch haben sich besondere Wahrnehmungen und 
Erwartungen an die Zivilgesellschaft gebildet, z. B. hohe Moralität, Repräsentation 
des öffentlichen Gutes, Abneigung gegen die Artikulierung von Partikularinteressen 
etc. Auch nach der Demokratisierung wird von der Zivilgesellschaft erwartet, dass 
sie sich im Einklang mit diesen Kriterien befindet. Darin liegt eine der größten 
Herausforderungen der seit der Demokratisierung stark expandierenden Zivil-
gesellschaft.  
Da sie ganz erhebliche politische Wirkungen gezeitigt hat, ist eine kontroverse 
Debatte um die politische Neutralität der Zivilgesellschaft entfacht worden. Die 
konservativen Zeitungen, die als Sprachrohr der alten, mit den Diktaturen 
verbundenen politischen Klasse fungieren, fordern von der Zivilgesellschaft 
politische Neutralität. Hinter dieser Forderung einer Entpolitisierung der Zivil-
gesellschaft, also der progressiv orientierten Zivilgesellschaft, steht jedoch ein 
Kampf um die politische Hegemonie. Das progressive und das konservative 
zivilgesellschaftliche Lager stehen einander unvermittelt antagonistisch gegenüber. 
Die Aufhebung des Antagonismus im Agonismus wird dadurch zur vielleicht 
größten gegenwärtigen Herausforderung der koreanischen Politik. Im Grunde geht 
es dabei um die Überwindung der Erbschaft der oppositionelle Kräfte nicht 
duldenden, autoritären Herrschaft und die Verwirklichung einer Voraussetzung von 
Demokratie, nämlich der der Toleranz und der Akzeptanz der Anderen. 

Literaturverzeichnis 
Barth, Roland (1964): Mythen des Alltags, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
Ch’amyŏsahoe 참여사회 (2001): Simin tanch’e-ga honwibyŏng-irago? 시민단체가 홍위병이라고? 

[Sollen die Bürgerorganisationen die Rotgardisten sein?], in: Ch’amyŏ sahoe, September 2001 
http://demos.skhu.ac.kr/scholar/doc_files/참여사회 2001년월.hwp 

Ch’oe, Chang-jip 최장집 (2000): Han’guk-ŭi minjuhwa, simin sahoe, simin undong: 2000 ch’ongsŏn 
simin yŏndae simin undong-ŭi ŭiŭi 한국의 민주화, 시민사회, 시민운동: 2000 총선시민연대 
시민운동의 의의 [Die Demokratisierung, Zivilgesellschaft, Zivilbewegung: Bedeutung der 2000 
rejection Bewegung], Vortragsmanuskript, Tagung „Aufgabe und Streitpunkte der koreanischen 
Politikwissenschaft im 21. Jahrhundert“, Korean Political Science Association 2000 

Ch’oe, Chang-jip 최장집 (2002): Minjuhwa ihu-ŭi minjujuŭi민주화 이후의 민주주의 [Demokratie seit 
der Demokratisierung]. Seoul: Humanitas 

Ch’oe, Mun-hyŏng 최문형 (2002): A New Prospect of Yulgok ( 谷栗 ) Hyangyak(鄕約) - A Focus on 
Communitarianism, in: Tongyang ch’ŏlhak yŏn’gu 동양철학연구, Vol. 30, S. 27-54 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 65

Chang, Myŏng-hak 장명학 (2004): Tongnip Sinmun-gwa kŭndaejŏk chŏngch’i kwŏllŏg-ŭi tŭngjang 독
립신문과 근대적 정치권력의 등장 [The Advent of Modern Political Power in the Editorial of 
”The Independence”], in: Yŏksa-wa sahoe 역사와 사회, Vol. 33, S. 111-120 

Chin, Tŏk-kyu 진덕규 (2006): Han’guk chŏngch’i-wa hwansang-ŭi nŭp 한국정치와 환상의 늪 [Die 
koreanische Politik und der Sumpf der Phantasie]. Seoul: Hangmun-gwa sasangsa 

Chin, Tŏk-kyu 진덕규 (2000): Han’guk hyŏndae chŏngch’isa sŏsŏl 한국 현대정치사 서설 [Einführung 
in die moderne Geschichte der koreanischen Politik]. Seoul: Chisik sanŏbsa 

Cho, Hyo-je 조효제 (2004): Han’guk simin sahoe-ŭi kaenyŏm-gwa hyŏnsil 한국 시민사회의 개념과 
현실 [Das Konzept der Zivilgesellschaft in Südkorea und die Wirklichkeit], in: Ch’angjak-kwa 
p’ip’yŏng 창작과 비평, Vol. 32, Nr. 1, S. 93-107 

Chŏng, Sŏk-chong 정석종 (1994): Chosŏn hugi-ŭi Chŏngch’i-wa sasang 조선후기의 정치와 사상 [Die 
Politik und Philosophie im späten Chosŏn]. Seoul: Hangilsa 

Chŏng, T’ae-sŏk 정태석 (2005): Simin sahoe-wa NGO-e kwanhan ch’oegŭn nonŭi-ŭi pip’anjŏk kŏmt’o 
시민사회와 NGO에 관한 최근 논의의 비판적 검토 [Kritische Überprüfung der neueren Debatte 
über Zivilgesellschaft und NGOs], in: Kyŏngje-wa sahoe 경제와 사회, Nr. 68, S. 168-188 

Cohen, J.L./ Arato, A. (1992): Civil Society and Political Theory. Cambridge, Massachusetts: MIT Press 
Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalität, 2 Bände, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
Han, Hŭng-su 한흥수 (1970): Tongnip hyŏphoe-ŭi chŏngch’i chibdanhwa kwajŏng 독립협회의 

정치집단화과정 [Formation Process of "Independence Club" as a Political Group], in: Sahoe 
kwahak nonjip 사회과학논집, Vol. 3, S. 17-43 

Im, Hyŏk-paek 임혁백 (2004): 21 segi han’guk chŏngch’i-ŭi pijyŏn-gwa kwaje 21세기 한국 정치의 
비젼과 과제[Vision und Aufgabe der südkoreanischen Politik im 21. Jahrhundert]. Abschlussbericht 
des Forschungsprojekts „IT-ŭi sahoejŏk yŏnghyang yŏn’gu: 21 segi han’guk mega t’ŭrendŭ“ [Studie 
zur sozialen Wirkung von IT: Megatrends im Südkorea des 21. Jahrhunderts], Korea Information 
Strategy Development Institute 

Kang, Chae-ŏn 강재언 (1983): Han’guk gŭndaesa yŏn’gu 한국 근대사 연구 [Studie zur Geschichte der 
Neuzeit Koreas]. Seoul: Hangilsa 

Kang, Chae-ŏn 강재언 (1990): Chosŏn sŏhaksa 조선 서학사[Die Geschichte der Rezeption der 
westlichen Wissenschaften in Korea]. Seoul: Minŭmsa 

Karlsson, Anders (2000): The Hong Kyongnae Rebellion 1811-1812: Conflict between Central Power 
and Local Society in the 19th-century Korea. Stockholm University, Institute of Oriental Languages 

Kern, Thomas (2007): Südkoreas Zivilgesellschaft. Leistungen und Herausforderungen. GIGA Focus Nr. 
7. Hamburg 

Kim, Ch’ung- ryŏl 김충렬 (2005): 해방정국에서의 건국준비위원회의 정치적 의미 Political 
implications of The preparing committee for establishing a new nation during the period of Korean 
Liberation한국동북아논총, 37권 287-307 

Kim, Hae-sŏng 김해성 (1997): Simin sahoe-ŭi chŏngae-wa simin kyoyuk 시민사회의 전개와 시민교육 
[Entfaltung der Zivilgesellschaft und politische Bildung], in: Cho, Yŏng-dal 조영달 (Hg.), Han’guk 
simin sahoe-ŭi chŏngae-wa kongtdongch’e ŭisik 한국 시민사회의 전개와 공동체 시민의식 
[Entfaltung der Zivilgesellschaft in Korea und das Gemeinschaftsbewusstsein], Seoul: Kyohaksa, S. 
99-149 

Kim, Kwang-su 김광수 (2001): Hyangyak-kwa chumin ch’amyŏ 향약과 주민참여 [Hyangyak und 
Partizipation der Bürger], in: Sahoe kwahak nonch’ong 사회과학논총, Vol. 17, S. 163-179 

Kim, P’il-tong 김필동 (1992): Han’guk sahoe chojiksa yŏn’gu 한국사회조직사 연구 [Studie über die 
Gesellschaftsorganisation in Korea]. Seoul: Ilchogak 

Kim, Sang-jun 김상준(2006): Simin sahoe-wa NGOs 시민사회와 NGOs [Zivilgesellschaft und NGOs], 
in: Kyŏnghŭi NGO School (Hg.), NGO Ch’ongnonsŏ NGO 총론서 [Einführung NGOs], Seoul: 
Kyŏnghŭi University NGO School (unveröffentlicht) 

Kim, Sŏk-kŭn 김석근



Eun-Jeung Lee 66

Korean Public Sphere and the Public opinion: the Independence Club and the Tongnipsinmun], in: 
Han’guk Tongbuga nonch’ong 한국동북아논총, Vol. 38, S. 335-358 

Ko, Sŏng-guk 고성국 (1994): Han’guk simin sahoe-ŭi hyŏngsŏng-gwa palchŏn 한국시민사회의 형성
과 발전 [Bildung und Entwicklung der Zivilgesellschaft in Südkorea], in: Asia munhwa 아시아문화 
Nr. 10, S. 181-203 

Koselleck, Reinhart/ Steinmetz, Willibald/ Spress, Ulrike (1991): Drei bürgerliche Welten. Zur 
vergleichenden Semantik der bürgerlichen Gesellschaft in Deutschland, England und Frankreich, in: 
H.-J. Puhle (Hg.), Bürger in der Gesellschaft der Neuzeit, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 
14-58 

Kwak, Hyo-mun 곽효문 (1994): Chosŏnjo hyangyag-ŭi chibang chach’ijŏk kinŭng-e kwanhan yŏn’gu 
조선조 향약의 지방자치적 기능에 관한 연구 [Untersuchung über den Selbstverwaltungscharakter 
von Hyangyak in Chosŏn], in: Han’guk haengjŏng sahakchi 한국행정사학지, Vol. 3, S. 165-180 

Lee, Eun-Jeung (2005): Korea im demokratischen Aufschwung. Leipzig: Leipzig Universitätsverlag 
Mouffe, Chantal (1993): The Return of the Political. London – New York: Verso 
Mouffe, Chantal (2000): The Democratic Paradox. London – New York: Verso 
O, Hyŏn-ch’ŏl 오현철 (2004): Han’guk simin sahoeron pip’an-gwa taean 한국 시민사회론 비판과 

대안 [Theorie der Zivilgesellschaft in Südkorea, Kritik und Alternative], in: Kyŏngje-wa sahoe 
경제와 사회, Nr. 62, S. 243-266 

O, Su-ch’ang 오수창 (1995): 18 segi Yŏngjo Chŏngjo-ŭi P’yŏngando-e taehan chŏngch’aek 18 세기 
영조 정조의 평안도에 대한 정책 [Die Politik für/gegen die Pyŏngando Region während der Ära 
von Yŏngjo und Chŏngjo im 18. Jahrhundert], in: Yŏksa-wa hyŏnsil 역사와 현실, Vol. 17, S. 155-
187 

Pak, Hyŏn-mo 박현모 (2005): Hong Kyŏng-nae nan-ŭl t’onghaesŏ bon 19segi Chosŏn chŏngch’i 
홍경래난을 통해서 본 19세기 조선정치 [Die Politik in Chosŏn des 19. Jahrhunderts - durch den 
Aufstand von Hong Kyŏng-nae betrachtet], in: Tongyang chŏngch’i sasangsa 동양정치사상사, Vol. 
4, Nr. 2, S. 131-148 

Pak, Sang-p’il 박상필 (2003): Simin sahoe-ŭi Han’gukchŏ chŏgyong-gwa pyŏnyong 시민사회의 
한국적 적용과 변용 [Koreanische Typus der Zivilgesellschaft], Vortragsmanuskript, Jahrestagung, 
Gesellschaft der NGOs in Südkorea, Herbst 2003, Tagungsband, S. 109-144 

Riedel, Manfred (1975): „Gesellschaft, bürgerliche“, in: Otto Brunner/ Werner Conze/ Reinhart 
Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historische Lexikon zur politisch-sozialen Sprache 
in Deutschland, Bd. 2, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 719-800 

Ritter, Joachim (1974): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd.3, Basel-Stuttgart: Schwaber & Co. 
Ryu, Yŏng-ryŏl 유용렬 (1973): Tongnip hyŏphoe-ŭi mingwŏn undong chŏngae kwajŏng 독립협회의 

민권운동 전개과정 [Der Verlauf der Bürgerrechtsbewegung Tongnip hyŏphoe], in: Yŏksahak 
yŏn’gu 역사학연구, Vol. 17, S. 359-379 

Simin undong chŏngbo sent’ŏ 시민운동정보센터 (1997): Han’guk min’gan tanch’e ch’ongram 
한국민간단체총람 [Überblick über die Bürgerorganisationen in Südkorea], Seoul: Simin ui 
sinmunsa (auch Folgeausgaben von 2000, 2003) 

Sin, Chin-uk 신진욱 (2007): Minjihwa ihu-ŭi kongnonjang-gwa sahoe kadŭng 민주화 이후의 공론장과 
사회갈등 [Öffentlichkeit und soziale Konflikte seit der Demokratisierung], in: Han’guk sahoehak 
한국사회학, Vol. 41, Nr. 1, S. 57-93 

이분법[Dichotomie in uns], Seoul: Tangdae pip’yŏng, S. 10-25. Sŏng, Kyŏng-ryung 성경륭 (2000): 
Pundan ch’eje-wa simin sahoe 분단체제와 시민사회 [Die geteilen Systeme und die 
Zivilgesellschaft], in: Asia munhwa 아시아문화 Vol. 16, S. 169-211 

Song, Yang-sŏp 송양섭 (1995): Chosŏn sidae hyangyag-e kwanhan sahoe kyoyukchŏk koch’al 조선시대 
향약에 관한 사회교육적 고찰 [Eine soialpädagogische Betrachtung der Hyangyak in Chosŏn], in: 
Chiyŏk kaebal yŏn’gu 지역개발연구, Vol. 4, S. 51-84 

U, Hong-jun 우홍준 (1991): Chosŏnjo t’ongch’i ch’eje nae-esŏ hyangyag-ŭi wisang-gwa kinŭng 조선조 
통치체제 내에서 향약의 위상과 기능 [Die Funktion und Bedeutung von Hyangyak im 
Herrschaftssystem von Chosŏn], in: Chibang chach’i 지방자치, Nr. 32, S. 137-142 

Yi, Hyang-sun 이향순 (2002): Minjuhwa-wa simin sahoe, kŭrigo konggongsŏng-ŭi wigi 민주화와 
시민사회, 그리고 공공성의 위기 [Demokratisierung, Zivilgesellschaft und Krise der 
Öffentlichkeit], in: Tamnon 201 담론 201, Vol. 5, Nr. 2, S. 5-43 

Yi, Myŏng-hŭi 이명희 (2006): Chŏnt’ong sahoe chach’i kwansŭb-ŭi simin sahoejŏk t’ŭkching-e taehan 
koch’al 전통사회 자치관습의 시민사회적 특징에 대한 고찰 [Studien über den 
zivilgesellschaftlichen Charakter der Selbstverwaltungstradition in der traditionellen Gesellschaft], 
in: Kungmin yulli yŏn’gu 국민윤리연구 Nr. 61, S. 407-435 

Yi, Sang-ŭn Chŏng 이상은/ Chin-yŏng 정진영 (1992): Yŏngnam chiyŏk hyangyak-ŭi hyŏngsŏng-gwa 
pyŏnch’ŏn 영남지역 향약의 형성과 변천 [Entstehung und Veränderung von Hyangyak in der 
Yŏngnam Region], in: Hyangt’osa yŏn’gu 향토사 연구, Vol. 4, S. 93-111 



Zivilgesellschaft in Südkorea: Besonderheiten und Herausforderungen 67

Yi, Su-gŏn 이수건 (1989): Chosŏn sidae chibang haengjŏngsa 조선시대 지방행정사 [Die Geschichte 
der kommunalen Verwaltung in Chosŏn], Seoul: Minŭmsa 

Yu, P’al-mu 유팔무 (1998): Pichŏngbu sahoe undong tanch’e-ŭi yŏksa-wa sahoejŏk yŏkhwal 
비정부사회운동단체의 역사와 사회적 역할 [Geschichte der NGOs und ihre gesellschaftliche 
Rolle], in: Tongsŏ yŏn’gu 동서연구, Vol. 10, Nr. 2, S. 77-119 

Yu, Pyŏng-yong 유병용 (2002): Han’guk simin sahoe-ŭi hyŏngsŏng-gwa sŏngkyŏg-e kwanhan 
chaegŏmt’o 한국 시민사회의 형성과 성격에 관한 재검토 [Überprüfung des Charakters und der 
Bildung der Zivilgesellschaft in Südkorea], in: Han’guk chŏngch’i oegyosa nonŏp 
한국정치외교사논업, Vol. 24, Nr. 1, S. 141-165 

Yun, P’yŏng-jung 윤평중 (2005): Uri-wa chŏdŭl-ŭi kyŏnggye-e sŏsŏ – han hoesaegin-ŭi chŏngch’ijŏk 
myŏngsang 우리와 저들의 경계에 서서 [An der Grenze zwischen uns und ihnen stehend – 
Politische Gedanken eines ergrauten Menschen], in: Kwŏn, Yong-rip u.a. 권용립 (Hg.), Uri an-ŭi 
ibunpŏp 우리안의 이분법 [Dichotomie in uns], Seoul: Tangdae pip’yŏng, S. 10-25 


