ASIEN, (April 1999) 71, S 17-40

Zwischen Univer salismus und Relativismus -
Gedanken zu einem interkulturellen Dialog mit China

Karl-Heinz Pohl

The contrary positions of China and the West concerning some of the most heat-
edly debated issues in the arena of international politics - human rights and de-
mocracy - can be characterized as relativistic vs. universalistic. This essay ar-
gues that these issues should not be seen from an ideological but from a histori-
cal perspective. It should be kept in mind that the present manifestations of cul-
tures are a result of ongoing evolutionary processes of both intracultural dis-
courses as well as intercultural exchange and assimilation. An intercultural
dialogue between China and the West should be build on 1) sensitivity to other
historical experiences, 2) acquisition of a core knowledge about the philosophi-
cal/religious roots of other cultures, 3) discussion of similarities and differences
in the respective cultural traditions, and 4) openness and readiness to learn from
one another. Hence, dialogue should not be seen as a way to lecture the partner
in a student-teacher relationship but - with a hermeneutic intention - as a means
to be informed by and about the other, thus leading to a process of mutual
learning and to a change of views of both sides.

Es gibt kein Ding, das nicht vom Standpunkt des Nicht-Ichs aus gese-
hen werden konnte. Es gibt auch kein Ding, das nicht vom Standpunkt
des Ichs aus gesehen werden konnte. [...] Deshalb macht sich der
Berufene frei von dieser Betrachtungsweise und sieht die Dinge anim
Lichte der Ewigkeit. Allerdings bleibt er subjektiv bedingt. Aber das
Ich ist auf diese Weise zugleich Nicht-Ich, das Nicht-Ich ist auf diese
Weise zugleich Ich. So zeigt sich, dald von zwei entgegengesetzten
Betrachtungsweisen jede in gewissem Sinne recht und in gewissem
Sinne unrecht hat.

Zhuang Zi, "Uber die Gleichheit der Dinge"*

"Woran arbeiten Sie?" wurde Herr K. gefragt. Herr K. antwortete:
"Ich habe viel Miihe, ich bereite meinen nachsten Irrtum vor."

Bertolt Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner

1 Bilder einer Gegenwelt

Das Chinabild hangt seit einiger Zeit schief in Deutschland. Doch braucht das nicht
zu verwundern, denn Bilder vom kulturell Fremden bleiben selten lange konstant;
meist schwanken sie durch die Geschichte hindurch, wobei sich bisweilen ein Schla-
raffenland in ein Reich des Bdsen verkehren kann, wohlgemerkt ohne dal3 sich an

1 Richard Wilhelm (Ubers.), Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom stidlichen Bliitenland, Miinchen
1969, S. 42-43.



18 Karl-Heinz Pohl

den realen Gegebenheiten substantiell viel zu andern braucht. So geschehen mit
China

Wer erinnert sich nicht an das euphorische Chinabild, das in den 80er Jahren bei uns
vermittelt wurde (ganz zu schweigen von dem maoistischen Jubel an unseren Uni-
versitdten Anfang der 70er Jahre, als nicht wenige der politisch aktiven Studenten
im kulturrevolutionégren China das Ende der Entfremdung und Ausbeutung des
Menschen durch den Menschen verwirklicht sahen)? Das Land, das seit Marco
Polos Tagen mit der Aura des mérchenhaft Fremden eine Gegenwelt zu Europa
darstellt, hatte sich Ende der 70er Jahre gedffnet und machte erst zaghafte, dann
immer festere Schritte in Richtung westliche Marktwirtschaft. Eine wahre Lawine
von Touristen begann sich in das bislang verschlossene Reich der Mitte zu wélzen,
und fur die Unternehmen hierzulande eréffneten sich traumhafte Visionen eines
beispiellosen Wachstumsmarktes; Eine Milliarde Zahnbiirsten und zwei Milliarden
Achselhshlen - so jubelte damals unsere K osmetik-Industrie,? und dies wohlgemerkt
trotz eines noch ausgesprochen undemokratischen Systems mit Verhaftungen, Ein-
kerkerungen und politischen Kampagnen aller Art.

Im Sommer 1989, nachdem die chinesische Regierung vor den Augen der fernseh-
schauenden Welt die Rufe nach Reformen gewaltsam unterdriickt hatte, zersprang
plétzlich das schone, doch wirklichkeitsferne Chinabild. Seit dieser Zeit ist Chinain
unseren Medien keine positive Schlagzeile mehr wert gewesen: Man erinnere sich
an die gescheiterte Olympia-Bewerbung Pekings, die internationale Frauenkonfe-
renz, die Taiwan-Krise, die Tibet-Resolution des Bundestages, die Probleme um die
Riickgabe Hongkongs etc.® Auch das vor Jahren noch helle Bild eines unerschopfli-
chen Marktes hat aufgrund der inzwischen hier aufgelebten Standortdebatte dunk-
lere Zige angenommen. "Der hungrige Riese" - so ein Titel des Sern vom
4.7.1996" - wird zunehmend als Bedrohung unserer eigenen Wirtschaft empfunden.
Vor drel Jahrzehnten hatte schon der ehemalige Bundeskanzler Kiesinger gewarnt:
"Ich sage nur: Kina, Kina, Kinal". Trotz der jingsten Asienkrise scheint diese
Prophezeiung nun fir viele wahr werden zu wollen. Und was schlieflich die
Menschenrechtsproblematik angeht, so hat China zwischenzeitlich die Reiche des
Bdsen der Ayatollahs, Saddams und Gaddafis as Feindbild Nr. 1 abgel6st. Von den
USA ausgehend, ist China zum bevorzugten Objekt der Kritik in
Menschenrechtsfragen geworden® - und dies, obwohl sich die Situation in China
selbst im Vergleich zu den 80er Jahren, insgesamt betrachtet, erheblich gebessert

2 T.Sommer, "Asien - Partner oder Widerpart", in: Nach uns die Asiaten? ZEI Tpunkte, (1995) 4, S. 5.

3 Dabei zeigte sich alerdings auch, dal? derartige Bilder vom kulturell Fremden eine Wechselwirkung
besitzen bzw. sich gegenseitig hochschaukeln kénnen: Als das negative Chinabild hier seinen H6-
hepunkt erreichte (Taiwan-Krise), wurde in China ein Buch dadurch zum Bestseller, dal es ein &u-
Rerst negatives Bild des Westens (insbesondere der USA) ausmalte, dabei aber auch und gerade auf
das negative Chinabild des Westens reagierte: China kann nein sagen. Eine Analyse dieses Buches
findet sich in der Magisterarbeit von Simone Lang, "'China kann nein sagen' - Aussagen, Einordnung
und Rezeption eines nationalistischen Bestsellers* (Universitét Trier, Sinologie, Sept. 1998).

4 Das Titelbild zeigt bezeichnenderweise einen Chinesen, der sich mit ERstabchen eine Weltkugel zum
Mund fuhrt.

5 Diese Einstellung ist mit der neuen Bonner Regierung zur Politik erhoben worden. Siehe Eckart
Lohse, "Schwerpunkt der Menschenrechtspolitik ist China. Doch wie lange gibt sich die Griinen-
Basis mit der vorsichtigen Diplomatie zufrieden?', Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.2.1999, S. 4.



Zwischen Universalismus und Relativismus 19

haben diirfte,° und abgesehen davon, dal? gravierende Menschenrechtsverletzungen,
die z.B. in Tschetschenien und dem Balkan passiert sind oder tagtaglich im Nahen
Osten, in Israel, Afrika oder sonstwo stattfinden, bei uns kaum einen Aufschrei,
jedenfalls kein Medienspektakel hervorrufen.

Die Kritik an China ist also zur Zeit wohlfeil, und es ware miiflig, dem noch etwas
hinzufligen zu wollen. Statt dessen soll hier versucht werden, zwischen China und
dem Westen interkulturell zu vermitteln. (Uberhaupt halte ich es fir eine wesentli-
che Aufgabe eines Sinologen, als Dolmetscher zwischen Kulturen zu fungieren.)
Allerdings ist hier die vorwurfsvolle Frage zu erwarten, wie man denn vermitteln
kann, da doch die chinesische Regierung - oder, wie man hier zu sagen pflegt, die
chinesischen Machthaber - unsere elementarsten politischen Uberzeugungen "mit
FiRen tritt". Denn wir haben beziglich China unsere bewahrten Wahrnehmungsra-
ster: hier Fretheit und Achtung der Menschenrechte, dort totalitédre Unterdriickung
und politische Unkultur. Es versteht sich von selbst, dai3 ein Vermittlungsversuch
zwischen anscheinend derartig weit auseinander liegenden Positionen nicht auf der
Schiene landl&ufiger politischer Korrektheit erfolgen kann.”

Im folgenden sollen zunéchst die gegensétzlichen Standpunkte in der Menschen-
rechtsfrage - gleichsam als Bestandteile einer jeweiligen politischen Kultur - vorge-
stellt und entscharft werden. Dann werden ein paar Ansétze zu einem interkulturel-
len Dialog mit China skizziert, die vor allem historisch-selbstkritisch und kultur-
hermeneutisch im Ansatz sind. Allerdings ist der Begriff Kultur aus unterschiedli-
chen Griinden in jlngster Zeit stark unter Kritik, wenn nicht sogar hart an den Rand
der Auflésung geraten. Das hat einerseits mit den heftigen Reaktionen auf Samuel
Huntingtons Clash of Civilizations (hierzulande Kampf der Kulturen) zu tun. Um
seinen kontroversen Thesen den Boden unter den Fuf3en zu entziehen, scheint es
wohl am wirksamsten, die Erklarungsfahigkeit des Begriffs Kultur Uberhaupt in
Frage zu stellen oder ihn zu "dekonstruieren”. Andrerseits wird Kultur (aufgrund
des gegenwartig modischen postmodernen Diskurses) immer weniger von ihrer
kommunitarischen Bedeutung her, sondern mehr und mehr as beliebig wahlbare
lifestyle-Préferenz mit der Moglichkeit multipler ldentitdtenbildung verstanden.
Trotz dieser Modestrémungen scheint es mir sinnvoll, an den u.a. von Clifford
Geertz formulierten Vorstellungen von Kultur® als quasi ererbtes, sinnstiftendes und
Identitét verleihendes Orientierungswissen oder -system bzw. als unser Handeln
prégende Tiefenstruktur festzuhalten. Dafur spricht auch, daf3 die Probleme kultu-
reller Miverstandnisse keine Phantomprobleme, sondern - vom Kulturschock bis
zu Orientierungsschwierigkeiten - ganz real erfahrbare Probleme beim Ubergang
von einer Kultur in die andere darstellen.

Das Wort "interkulturell" verwende ich hier in dem Sinne, wie es sich in der Diskus-



20 Karl-Heinz Pohl

der interkulturellen Kommunikation versuchen, gleichsam einen Standpunkt zwi-
schen zwei Kulturen einzunehmen, werden wir durch das Uberschreiten der Gren-
zen und die sich dadurch ergebende Distanz zur eigenen Kultur (verstanden als
sinnstiftendes geistiges Bezugssystem) erst deren Systemhaftigkeit und Préagewir-
kung gewahr, gleichzeitig kdnnen wir fir die Sinnzusammenhénge der anderen



Zwischen Universalismus und Relativismus 21

dual- bzw. Birgerrechten Vorrang einrdumen. So fordern z.B. die USA fir China
demokratische Rechte - das Recht zu wéhlen -, haben sich aber 1996 auf dem
Welternahrungsgipfel in Rom geweigert, die Erklarung "Jeder Mensch hat ein Recht
auf Ernahrung” mit zu tragen.*

Was sind die Hintergriinde der kontréren Positionen? Fir die Universalisten besitzt
der Mensch von Natur aus unverdui3erliche Rechte, die ihm aufgrund seiner Wiirde
oder seiner moralischen Autonomie zukommen. Diese Auffassung basiert auf grie-
chisch-rémischem und christlich-mittelalterlichem Gedankengut Uber die Natur des
Menschen bzw. Uber ein "Naturrecht". Ausformuliert wurde sie in der Zeit der Auf-
kldrung u.a. von John Locke, dem zufolge jedem Individuum, losgeldst von einer
gesellschaftlichen Einbindung, das Recht auf Leben, Freiheit und Eigentum zusteht.
Diese Rechte sind also vorstaatlich, vorpolitisch und vorkulturell, d.h., sie sind un-
abhéngig von Zeit, Ort und Kultur; sie sind universell und absolut gliltig. Konzipiert
mit der Absicht, das Individuum vor dem Zugriff staatlicher - meist tyrannischer -
Gewalt zu schiitzen, sollten diese unverauf3erlichen Grundrechte in jedem Staatswe-
sen jederzeit einklagbar sein.

Die Gegenposition der Kulturrelativisten lautet: Das Menschenrechtsversténdnis ist
in erster Linie abhdngig von dem Menschenbild in einer spezifischen Kultur, d.h., es
ist Ausdruck eines Kultur- und Zivilisationsverstandnisses. Jegliches soziales Han-
deln &Mt sich nur verstehen und bewerten in bezug auf die Regeln und Normen der
jeweiligen Kultur. Demzufolge gibt es keinen Standard, der unabhéngig von be-
stimmten sozialen Lebensformen wére. Das abendlandische individualisierte Men-
schenrechtsverstandnis ware demnach in seiner heutigen Ausformung eine spezi-
fisch westliche Denkfigur, die aufgrund der politischen, militérischen und wirt-
schaftlichen Dominanz des Westens tonangebend geworden ist; jedoch kénne keine
einzelne Tradition - so die Relativisten - anderen ihre Standards einfach aufdriicken.
In einer offensichtlich multikulturellen und postkolonialen Welt bedeute kultureller
Relativismus nichts anderes als kulturelle Gleichberechtigung.™

Die Universalisten bezichtigen ihre Kontrahenten des moralischen Relativismus;
umgekehrt werfen die Relativisten den Universalisten Anmal3ung und Ethnozen-
trismus vor. Sie seien Ideologen und ihr Standpunkt habe in seinem Absolutheitsan-
spruch quasi-religidse Zige. Die universalistische Position hat bekanntlich ihr Ge-
wicht; nicht umsonst ist sie zum Grundstein unserer freiheitlichen Verfassungen
geworden und wurde sie 1948 von den Vereinten Nationen (mal3geblich durch das
Bemiihen der westlichen Lander) mit gleichsam global gultigem Anspruch ange-

Gottingen 1998, S. 62-115. Zur Bangkok-Erkléarung siehe Michael C. Davis (Hg.), Human Rights and
Chinese Values, Oxford 1995, S. 203. Zur uneinheitlichen Einschatzung von Menschenrechten und
demokratischer  Entwicklung der chinesischen Exilopposition siehe Ding Ding, "Das
Menschenrechtsverstandnis der chinesischen Exilopposition”, AS EN, (Juli 1995) 56, S. 18-28.

13 China konnte z.B. mit einer gewissen Berechtigung im Sinne kollektiver Menschenrechte darauf
verweisen, daf3 die Regierung es innerhalb weniger Jahrzehnte geschafft habe, einer - im Vergleich
zu européischen GroRenordnungen - unverhaltnismaliig grofien und seinerzeit weitgehend verarmten
Bevolkerung ein menschenwirdiges Leben und inzwischen sogar einen bescheidenen Lebens-
standard zu ermdglichen.

14 ElizaLee, "Human Rights and Non-Western Values', in Davis, aaO., S. 72-90.



22 Karl-Heinz Pohl

nommen.™ Die Vorwiirfe der Relativisten sind jedoch nicht haltlos. Das Menschen-
rechtskonzept - zumindest in seiner westlichen individualistischen Auslegung - ist
von unserer Kultur, insbesondere vom christlichen Menschenbild geprégt. Andere
Kulturkreise haben andere Weltbilder und ein anderes Menschenverstandnis. Aller-
dings sind beide Positionen anfechtbar, denn beide verkennen eine grundiegende
historische Dimension in dieser Frage: Ubersieht der Universalismus, dal? sich
Wertvorstellungen historisch in einer kommunikativen Gemeinschaft (in einem
Prozef3 "kollektiven Lernens" und "kollektiven Erinnerns") herausbilden, d.h. inner-
halb einer bestimmten Kultur Gber einen sich stetig entwickelnden Diskurs - also
intrakulturell -, so springt der Kulturrelativismus zu kurz, indem er Kulturen as
absolute, d.h. abgeschlossene und ahistorische Einheiten versteht. Wie wir wissen,
entspricht dies ebensowenig der Wirklichkeit. Eine "Monokultur" gabe es nur, wenn
man das historische Werden (inklusive aler Assimilationsprozesse) auf3er Acht
lieRe. Kulturen und entsprechende Wertvorstellungen bilden und verdndern sich
vielmehr Uber einen geschichtlichen Zeitraum hinweg auch und gerade durch den
Kontakt mit anderen Kulturen, also interkulturell. Unsere abendl&ndische Kultur ist
ein Beispiel dafur, wie bunt gemischt sich eine Kultur nach 2000 Jahren interkultu-
reller Begegnung ausformen kann.*

Es kdme demnach auf eine historische und interkulturelle Perspektive an, um den
Gegensatz zwischen den mit Absolutheitsanspruch vertretenen Standpunkten zu
entschérfen. Von dieser Position aus lief3e sich zwischen Kulturen vermitteln. Wére
uns schliefdlich daran gelegen, dai3 sich unsere Wertvorstellungen weiter durchsetz-
ten, so sollten wir geradezu darum bemiht sein, die kommunikative Gemeinschaft
(Diskursgemeinschaft) auszudehnen und mit Mitgliedern anderer Kulturkreise "ins
Gesprach” zu kommen - was allerdings auch die Méglichkeit einer umgekehrten
Beeinflussung einschliefzen mul3.

3 Interkultureller Dialog

Wie kénnte ein interkultureller Dialog mit China angegangen werden? Welche Pa-
rameter bestimmen ihn, welche Voraussetzungen wéren dafir gunstig und was
wirde er betreffen? Zundchst miissen wir uns Uber gewisse Grundbedingungen,
welche einen Dialog bestimmen (deren wir uns jedoch meist nicht bewuf3 sind),
Klarheit verschaffen. Als erstes wére da das Verhédltnis der beiden Dialogpartner zu
nennen. Obwohl Dialog von der grundsétzlichen Gleichheit der Partner ausgeht, ist
oft das tatsichliche Verhdltnis z.B. aufgrund unterschiedlicher politischer, wirt-
schaftlicher und militérischer Gewichtigkeit oder einfach eines differierenden Ent-
wicklungsstands asymmetrisch. Selbst die Entscheidung, in welcher Sprache ein

15 Interessanterweise gingen nach der Zeit der Aufklarung (im 19. und 20. Jh.) Vorstellungen vom
Naturrecht merklich zuriick, statt dessen betonte man das positive (von Menschen gesetzte) Recht.
Der Gedanke vom Naturrecht bzw. von Menschenrechten lebte erst nach dem 2. Weltkrieg durch die
Kenntnis der nazistischen Greueltaten wieder auf. Popularisiert wurde er schliefflich durch die
Birgerrechts- und die sich daran anschlief3ende Anti-Diskriminierungsbewegung in den USA. Siehe
hierzu den Artikel "Human Rights® von Burns H. Weston in der Encyclopaedia Britannica (CD-Rom
Version).

16 Postmoderne Theoretiker gehen deshalb von der grundsétzlichen Hybriditét jeglicher kultureller
Formen aus - was das andere Extrem gegentiber monokulturellen Vorstellungen markiert.



Zwischen Universalismus und Relativismus 23

Dialog gefuihrt wird - heutzutage meist Englisch -, fihrt zu Asymmetrie. Weiterhin
sind unterschiedliche geschichtliche Erfahrungen ausschlaggebend fir die Bewer-
tung von bestimmten Sachverhalten. So ist z.B. der politische Diskurs in Europa
durch verheerende Religionskriege, nationale Rivalitéten und Aufklérung gepragt
worden, wahrend in China derartige Erfahrungen weitgehend fehlen. (Statt dessen
hat China die Zeit des westlichen Imperialismus und Kolonialismus auf der Seite der
Opfer erlebt.) Hierzulande geht man im Dialog mit chinesischen Partnern in selbst-
verstandlicher Weise davon aus, dal3 die in der européischen Aufklérung wurzelnde
Einstellung eines kritischen Rationalismus (und einer kritischen Offentlichkeit) von
allen geteilt wiirde, ohne zu bedenken, dal3 diese V orgehensweise ihre ganz spezifi-
schen geistesgeschichtlichen Wurzeln und Auspragungen hat. Schliefflich ist der
unterschiedliche Orientierungsrahmen im Hinblick auf Mythen, Bilder, Anspielun-
gen und Verweise in der Literatur, Kunst, Religion und Philosophie - kurz, die sym-
bolische Orientierung, welche neben der Sprache meist die Grundlage einer kultu-
rellen Identitét bildet - von erheblicher Bedeutung.™

Was ein interkulturelles Versténdnis am meisten behindert, ist eine ethnozentristi-
sche Einstellung, die jedoch in allen Kulturen sehr verbreitet ist - es gilt bekanntlich
nur das, was man kennt. Allerdings hat auch das Phanomen des Ethnozentrismus
zwel Seiten, denn kulturhermeneutisch gesehen brauchen wir zunéchst ein festes
"Zentrum", einen Orientierungsrahmen, aus dem heraus wir uns dem anderen né&
hern. Ein "reflektierter” Ethnozentrismus ist sich dieser Notwendigkeit bewuf3t.
Unreflektiert duBert sich hingegen Ethnozentrismus u.a. darin, dal3 man kulturelle
Erscheinungen rein als Oberflachenphédnomene betrachtet und die geistesge-
schichtlichen Hintergriinde auf3er Acht 183 (z.B. Chinesen eine ritualisierte Hof-
lichkeit bescheinigt, was hierzulande dem Zeitgeist entsprechend etwas Negatives
darstellt, ohne aber deren ethische Wurzeln zu kennen und ihre daraus resultierende
positive Bedeutung zu erahnen). Oder man mif3t die Realitét des anderen an eigenen
Idealen und vergifdt dabel historische Prozesse. Verbreitet ist auch, Widerspriiche in
der anderen Kultur als logische Fehler aufzuzeigen, anstatt sie als Ambivalenzen
stehen zu lassen (oder sich widerspriichliche Phédnomene in der eigenen Kultur
bewult zu machen). Schliellich tappt man gerne in die Ahnlichkeitsfalle (wie auch
im Sprachlichen, wenn man vermutet, actually bedeute "aktuell"), weil man auf-
grund oberflachlicher Ahnlichkeiten kultureller Erscheinungsformen davon ausgeht,
es sei dasselbe gemeint (siehe das Beispiel Hoflichkeit).*®

In Anbetracht dieser allgemeinen Bedingungen und Hindernisse kénnte ein inter-
kultureller Dialog folgende Aspekte betreffen: 1. Historische Reflexion und Sensi-
bilitét; 2. Kennenlernen der jeweilig anderen Tradition; 3. Suche nach Gemeinsam-
keiten in Wertvorstellungen; 4. Offenheit fir das Fremde und L ernbereitschaft.

17 Die hier entwickelten Gedanken verdanke ich u.a. Anstdf3en von Richard Madsen, Gerhard Gohler
und Michael von Brick auf dem in Trier gehaltenen Symposium China and the West in Dialog -
Ethical Bases of Our Societies (siehe Fn. 35).

18 Michael von Briick, "Buddhismus und Christentum im Dialog”, Vortrag an der Universitét Trier am
8.12.1997.



24 Karl-Heinz Pohl

3.1 Historische Reflexion und Sensibilitat

Hilfreich fur einen interkulturellen Dialog wére zunéchst, universalistische Annah-
men einstweilen beiseite zu lassen und die eigene Position historisch kritisch zu
reflektieren. Verweilen wir einen Moment bei der westlichen Menschenrechtsidee.
Wie schon angedeutet, geht das Konzept auf Ideavorstellungen zurtick, die
wéhrend der ganzen abendléndischen Zivilisationsgeschichte eine wichtige Rolle
gespielt haben (so das judaisch-christliche und griechische Menschenbild u.v.m.).
Seit der Ausformulierung dieser Ideen in der Zeit der Aufklarung hat es ca. 300
Jahre gedauert, bis sie wéhrend der letzten Jahrzehnte in unserer kulturellen
Hemisphére ansatzweise in politische Praxis umgesetzt wurden. Dazwischen liegt
eine bemerkenswerte Geschichte, und sie ist, so kdnnte man etwas Uberspitzt
formulieren, in groRen Zligen eine Geschichte der Barbarei. Selbst die so gefeierte
amerikanische "Virginia Bill of Rights' von 1776, mit welcher die Menschenrechte
zum ersten Mal in eine Staatsverfassung eingingen, steht gleichsam in der Mitte
einer Geschichte kolonialer Unterwerfung und Ausbeutung des amerikanischen
Kontinents.”® Wahrend der Franzosischen Revolution wurden Menschen- und
Burgerrechte erklart, und zwar mit dem Gedanken der Begrenzung willkurlicher
staatlicher Herrschaft. In welchem Terror diese Revolution endete, ist hinreichend
bekannt. Die Geschichte des 19. und 20. Jh. mit der imperialistischen Unterwerfung
des Restes der Welt und den beiden von Deutschland ausgegangenen Weltkriegen
sowie der erst vor gut 50 Jahren in unserem eigenen Lande endenden Barbarei
braucht hier ebenfalls nicht ausgefihrt zu werden.

Eine simple Einsicht, die sich aus dieser Geschichtslektion gewinnen lief3e, ist die,
dal Ideale einen langen Zeitraum bendtigen, bis sie sich in politischer Miinze aus-
zahlen. Obwohl die abendlandischen Idealvorstellungen in Europa und Amerika
jahrhundertelang "mit Flfen getreten" wurden, wird nun erwartet, dal3 sie sich mi-
helos innerhalb von ein paar Jahren in anderen Kulturkreisen der Erde verwirklichen
lassen. Bedenkt man jedoch die Vorgeschichte, so wird man den vehementen
Widerstand Angehériger anderer Kulturen gegen einen Westen, der sich in dieser
Frage offenbar vom Saulus zum Paulus gewandelt hat, verstehen miissen. Uberhaupt
hat es den Anschein, dal3 die Menschenrechtsidee - nach der Aushebelung unseres
urspringlich im ReligiGsen verankerten Moralsystems in der Moderne - zum sdkula-
ren Transzendenten, zu unserem letzten absoluten, quasi-religiésen Bezugspunkt
geworden ist. Eben deshalb wird sie heutzutage wohl auch mit vergleichbarem Ab-
solutheitsanspruch und Missionseifer vertreten. An diesem universalistischen Sen-
dungsbewul3tsein des Europders/Amerikaners scheint sich im postchristlichen Zeit-
alter nichts Wesentliches gedndert zu haben.

China hat historisch gesehen besonders schlechte Erfahrungen mit dem Westen
gemacht. Diese Vorgeschichte ist fur universalistisch argumentierende Menschen-

19 Diese bemerkenswerte Leistung des Abendlandes hat ca. 70 Millionen Menschen das Leben gekostet
- meines Wissens steht noch nirgendwo ein Mahnmal fur diese Opfer des westlichen Zivilisa-
tionsgeistes. Die amerikanische Unabhangigkeit hatte zudem den Geburtsfehler, da3 es nicht nur
Kolonialisten, sondern auch Sklavenhalter waren, welche die Freiheit des Menschen verkiindeten. Es
sind gerade erst dreiBig Jahre her, dafd in den USA Studenten schwarzer Hautfarbe zum ersten Male
und nur unter militérischem Schutz in der Lage waren, sich an einer Universitét in den Siidstaaten
einzuschreiben.



Zwischen Universalismus und Relativismus 25

rechtsaktivisten natlrlich nicht relevant. Sie ist jedoch ganz wesentlich, um chinesi-
sche Sensihilitéten verstehen zu kdnnen. Im Hinblick auf China hétten wir demnach
mit einem universalistischen Argument zumindest aus historischer Perspektive - es
miite ja ale Zeit und an jedem Ort glltig sein - keine guten Karten. In diesem
Sinne hat bereits in den spaten 60er Jahren ein amerikanischer Journalist die An-
fechtbarkeit der westlichen Position in folgender Weise auf den Punkt gebracht:

Welches Recht haben wir Westler, gerade heimgelangt von einer 400 Jahre

wéhrenden Plinderung der Welt, fett und reich und besorgt um unsere Kalo-

rien - welchen Nerv haben wir eigentlich, hier und da herumzustochern und

zu schauen, ob da Staub auf dem politischen Klavier liegt, und uns so edel-

mlitig zu sorgen, dai diese Leute, deren Ertrinken und Verhungern in Millio-

nenhohe bel uns keine Schlagzeile wert gewesen waren, gentigend demokrati-

sche Rechte besitzen?®

Trotz dieser historischen Bedenken miiféte ein echter Dialog von der Annahme aus-
gehen, dal3 unsere Werteordnung fir China Relevanz besitzt. So hatten sich chinesi-
sche Intellektuelle nicht erst wahrend der jingsten Demokratiebewegung Ende der
80er Jahre, sondern bereits zu Anfang dieses Jahrhunderts in besonderer Weise
dafur stark gemacht. Allerdings trat nach der abendlandischen Selbstzerstérungsor-
gieim 1. Weltkrieg und nach der Erkenntnis der westlichen Doppelmoral in Voélker-
und Menschenrechtsfragen bald wieder Erntichterung ein. Falls wir in Zukunft ein
besseres Beispiel geben sollten - und in China besitzt das gute moralische Beispiel
aufgrund der konfuzianischen Prdgung mehr Wirkkraft als moralisch anmal3ende
Belehrung -, dann werden unsere Menschen- und Burgerrechtsvorstellungen in
China mit Sicherheit eine Chance haben. Es kdme letztlich darauf an, China in
unsere kommunikative Gemeinschaft, in unseren Prozef3 "kollektiven Lernens’,
miteinzubeziehen oder, um mit Wolf Lepenies zu reden, mit China ene
"interkulturelle Lerngemeinschaft"? zu bilden. Allerdings hat das Land alein auf-
grund seiner riesigen Bevolkerung Probleme, die sich aus unserer Perspektive gar
nicht ermessen lassen. Eilige Ergebnisse durch politischen Druck wird man - auch
angesichts der Tatsache, dal? die politische Umsetzung unserer Wertvorstellungen
Jahrhunderte gedauert hatte - nicht erwarten dirfen. Abgesehen davon, dal3 Druck in
der Regel Gegendruck erzeugt, brauchen stabile demokratische Verhdtnisse, die
eine unabhéngige Justiz tragen und somit Menschenrechte schitzen kénnten, ent-
weder entsprechende Traditionen oder eine gebildete Mittelschicht, die nach Partizi-
pation verlangt (wie inzwischen in Taiwan geschehen); doch ist die bei dem niedri-
gen Pro-K opf-Einkommen in China (unter 2000 US$/Jahr) noch nicht in Sicht.??

Geht man von kultureller Gleichberechtigung aus, so bedingt die Annahme der
Relevanz unserer Werte fur China, dal’ das Umgekehrte ebenfalls gilt, dal3 némlich
auch chinesische Wertvorstellungen fur uns - wenn nicht sogar ebenfalls universell -

20 Hans Koningsberger (Love and Hate in China, New York 1967, S. 22) zitiert in Andrew J. Nathan,
"The Place of Values in Cross-Cultural Studies: The Example of Democracy in China", in: Paul A.
Cohen u. Merle Goldman (Hg.), Ideas Across Cultures: Essays on Chinese Thought in Honor of
Benjamin Schwartz, Cambridge, Mass. 1990, S. 303.

21 Wolf Lepenies, "Ende der Uberheblichkeit", DIE ZEIT, 24.11.1995, S. 62.

22 Die Einschétzung, daf3 politische Birgerrechte in China sukzessive eingefuihrt werden sollten, d.h.
daid deren Absicherung zunéchst einen hdheren wirtschaftlichen Entwicklungs- und Bildungsstand
voraussetzt, wird auch von verschiedenen Exiloppositionellen geteilt; siehe Ding, aaO., S. 21-24.



26 Karl-Heinz Pohl

Bedeutung haben konnten. Fir die Idee der Menschenrechte hief3e das zudem, daf3
man ihnen keinen zeitlosen und quasi-transzendenten, sondern einen historisch-
evolutionéren Charakter zuschriebe und dal? China und andere ostasiatische Staaten
zu der weiteren Ausformung dieser Idee - in einer erweiterten Diskursgemeinschaft
- auch einen Beitrag leisten konnten. So kénnten z.B. westliche Staaten den Gedan-
ken kollektiver Menschenrechte (auf Erndhrung, Entwicklung etc.) ernster nehmen,
as sie dies bisher getan haben. In dieser Hinsicht hat Daniel A. Bell eine interkultu-
relle und evolutionére Perspektive aufgezeigt:

Viele fortschrittliche liberale Stimmen im Westen scheinen immer noch unter

dem Zwang einer Tradition universalistischen moralischen Ré&sonierens zu

stehen, welche eine endglltige Lésung fur die Frage nach der idealen Ge-

meinschaft vorgibt, dabel jedoch in paradoxer Weise nur auf ein moralisches

Streben und auf politische Praktiken zurtickgreift, die sich in westlichen Ge-

sellschaften finden. Wenn das endgiiltige Ziel eine internationale Ordnung

sein soll, die sich auf universell akzeptierte Menschenrechte stiitzen kann,

dann mul? der Westen anerkennen, dal3 Menschenrechte sich in einem Zustand

dauernder Evolution befinden, und sollte er die M(‘jglichkeit eines positiven

ostasiatischen Beitrages zu diesem Prozef3 begriiRen.?

Dies bedeutet auch, dafl3 wir gehalten wéren, uns mit den Wert- und politischen

Ordnungsvorstellungen Chinas naher auseinanderzusetzen. Zudem |&ft sich nur aus
der Kenntnis der anderen Position heraus ein fruchtbares Gespréch fuhren.

3.2 Kennenlernen der jeweilig anderen Tradition

Chinesische Wert- und Ordnungsvorstellungen sind recht verschieden von den uns-
rigen,®* und darin liegt in der Tat eine Herausforderung an unsere Wertorientierung.
Als Gegenstand eines interkulturellen Dialoges mit China béten sich zunéchst die
philosophisch-religitsen Traditionen an, denn hnlich wie es wohl unmdglich wére,
unser postchristliches westliches Selbstverstandnis ohne die langwahrende christli-
che Prégung, d.h. den UmwandlungsprozeR von religitsen in sikulare Werte® zu
verstehen, so ist es gleichfalls unmdglich, das heutige China ohne seine entspre-
chenden Traditionen und geschichtlichen Erfahrungen zu begreifen.® Zudem stellt
man inzwischen immer deutlicher fest, dald trotz einer Vermengung mit dem aus
dem Westen eingefuihrten, alerdings stark sinisierten Marxismus und den Verhee-

23 Daniel A. Bell, "The East Asian Challenge to Human Rights: Reflections on an East-West Dialogue”,
Human Rights Quaterly, 18 (1996), S. 655.

24 Dies soll nicht heifRen, dal? die chinesische Tradition notwendigerweise andere Werte als die unsrige
besél3e, sondern dal? es dort andere Prioritéten bzw. eine andere Rangordnung unter ihnen gibt.

25 Obwohl sich Aufkldrung und Franzosische Revolution mit ihren Werten "Gleichheit, Freiheit,
Briderlichkeit" gegen die Autoritét von Staat und Kirche wandten - Menschenrechte sich also gegen
die Kirche durchsetzen mufdten -, sind ironischerweise diese jedoch auch und gerade urspringlich
christliche Wertvorstellungen. Zu dem Zusammenhang von sékularen und christlichen Werten siehe
das sehr aufschluBreiche Buch von Detlef Horster, Der Apfel féallt nicht weit vom Samm. Moral und
Recht in der postchristlichen Moderne, Frankfurt 1995.

26 Einer der besten Kenner der modernen chinesischen Geschichte, der vor wenigen Jahren verstorbene
Harvard-Gelehrte John King Fairbank, hat einmal pointiert bemerkt, dal? "der Versuch, die
chinesische Revolution ohne erhebliche Kenntnis der chinesischen Geschichte zu verstehen, einem
Blindflug ins Gebirge" gleiche. John King Fairbank, Geschichte des modernen China 1800-1985,
Munchen 1989, S. 20.



Zwischen Universalismus und Relativismus 27

rungen der Kulturrevolution wesentliche Elemente des traditionellen, insbesondere
konfuzianischen Denkens als Mentalitdt oder Alltagskultur - as "Gewohnheiten des
Herzens'? - im postkonfuzianischen China erhalten geblieben sind.

Die wesentlichen Unterschiede der traditionellen chinesischen Philosophie und
Religion zur westlichen lassen sich folgendermal3en auf den Punkt bringen (und dies
betrifft in gleichem Mal3e die drei grof3en Lehren Chinas: Konfuzianismus, Daois-
mus und Buddhismus):

1. Es geht nicht um fir wahr gehaltene Glaubensinhalte, sondern um rechtes Han-
deln unter den Menschen.

2. Nicht das Transzendente ist das "Heilige", sondern das Alltégliche, das
WEeltliche (namlich der Vollzug der zwischenmenschlichen Beziehungen im
Konfuzianismus; das "Natirliche" im Daoismus/Chan-Buddhismus).

3. Die verschiedenen Schulen stehen nicht in einem gegenseitigen Konkurrenz-
oder Verdréngungsverhdltnis, sondern tolerieren einander und bilden eine sich
erganzende synkretistische Einheit.

Hieraus wird schon deutlich, dal3 das chinesische philosophisch-religidse Denken -
anders als das unsrige - nicht quasi-transzendenten Fragestellungen nachgeht (z.B.
Verhdltnis der Ubersinnlichen zur sinnlichen Welt, Erkenntnis der Welt an sich),
sondern eher pragmatisch-rational und diesseitig orientiert ist; aul3erdem ist es von
seiner Anlage her nicht exklusiv, sondern inklusiv.

Weas die politische Kultur betrifft, so sind wahrend der letzten 100 Jahre die traditio-
nellen politischen Ordnungsvorstellungen Chinas unter dem Einflu westlicher
Lehren (vom Liberalismus bis zum Marxismus) natirlich stark in Bewegung gera-
ten. Gleichwohl wurde (und wird) gerade auch von chinesischen Wissenschaftlern
(z.B. wéhrend der sogenannten I dentitétsdebatte in den 80er Jahren) betont, dal? sich
im Verhdtnis zwischen Individuum und Gesellschaft gewisse traditionelle Grund-
muster (in Li Zehous Worten eine "kulturell-psychologische Struktur” - wenhua-
xinli jiegou®) weitgehend in den heutigen Vorstellungen und Strukturen bewahrt
haben, und diese scheinen den unseren fast diametral entgegengesetzt zu sein.

Vom traditionellen politischen Denken Chinas her gesehen ist das hochste Ziel eine
gesamtgesellschaftliche Harmonie und Stabilitét. Diese Prioritét ergibt sich nicht
zuletzt daraus, dal chinesische Gesellschaftsvorstellungen vom Modell der Familie
ausgehen. Wie fir die Familie wird auch fir die Gesellschaft Streit als etwas grund-
sdtzlich Schadliches angesehen, welcher beider Zusammenhalt gefahrdet. Die ge-
fUrchtete Folge sozialer Konflikte ist Chaos (luan): politische und gesellschaftliche
Anarchie, in der nichts mehr - z.B. die Erndhrung des Volkes - garantiert ist und die
menschlichen Grundbeziehungen keinen Bestand mehr haben (wie zuletzt gesche-
hen in der Kulturrevolution). Fir den Zweck gesellschaftlicher Harmonie ist man
deshalb meist bereit, mehr an individueller Freiheit zu opfern, as hierzulande
Ublich. Geistesgeschichtlicher Hintergrund des Harmoniedenkens ist die konfuziani-
sche Tendenz zu Ausgewogenheit sowie das Yin-Yang-Denken, das auch heute noch

27 So der Titel des seinerzeit Aufsehen erregenden Buches von Robert Bellah, Richard Madsen u.a.,
Habits of the Heart: Individualism and Commitment in American Life (Berkeley 1985), iber Indivi-
dualismus und kommunitarischen Gemeinsinn in der amerikanischen Gesellschaft.

28 Li Zehou, Der Weg des Schonen, hg. von K.-H. Pohl u. G. Wacker, Freiburg 1992, S. 13.



28 Karl-Heinz Pohl

in der Alltagskultur Chinas eine bedeutende Rolle spielt. Dieses Denken &uf3ert sich
u.a. in einem Verhalten, welches Gegensétze weniger konfrontativ aufeinanderpral-
len |43t oder diese nach dem entweder-oder-Muster gegenseitig ausschliefdt, sondern
sie eher im Gleichgewicht miteinander vereinigt (sowohl - as auch). Kontrdr dazu
lief3e sich das abendlandische dialektische Denken als "Konflikt-Modell" verstehen:
Geschichte, Politik und Gesellschaft schreiten durch stetigen Kampf zwischen anti-
thetischen Kréften fort (Wahlkampf, Arbeitskampf, Klassenkampf etc.) und
entwic??keln sich weiter zu einer emanzipatorischen Welt. Von daher gesehen,
hétten wir in Chinakeine "Streitkultur", sondern eine Konsenskultur.®

Soll die gesellschaftliche Harmonie gewahrt bleiben, muf3 das Individualwohl hinter
dem Gemeinwohl zuriickstehen. Wahrend wir aso in der abendlandischen Geistes-
geschichte eine fortschreitende Emanzipation des Individuums (von der Bevormun-
dung von Kirche und Staat) feststellen kdnnen, ist in der traditionellen chinesischen
Kultur das Individuum in erster Linie Teil eines Ganzen, d.h. Teil eines Bezie-
hungsnetzes geblieben, und dieses ist ein System gegenseitiger Unterstiitzung,
Ricksichtnahme und Abhéngigkeit. Die Grundeinheit dieses Netzwerkes ist wie-
derum die Familie mit der Eltern-Kind-Beziehung. Auch geht man davon aus, daf3
hier eine quasi natlirliche Hierarchie vorgegeben ist, da jeder in eine Familie hinein-
geboren wird, in welcher er/sie as schutzbediirftiges Kind die Firsorge, Verant-
wortung und Liebe der Eltern erféhrt. Wie die Familie ist auch die Gesellschaft
vertikal geordnet, wobei traditionell die Alteren in Form einer moralischen Elite
(bzw. Bildungselite) den Ton angeben. Aufgrund dieser paternalistischen Tradition
und vertikalen Strukturen besteht eine andere Erwartungshaltung an die Regieren-
den als hierzulande. Insofern 181}t sich die chinesische Kultur - im Gegensatz zur
modernen westlichen Gleichheitskultur - als Statuskultur charakterisieren.

Ist es in der westlichen Tradition seit den Romern mal3geblich das Recht, das die
Beziehungen zwischen den Mitmenschen regelt (ius est ad alios: Recht ist Ordnung
interpersonaler Beziehungen), so wurde (und wird vielfach noch immer) das Ver-
halten der Menschen in der chinesischen Tradition durch Beziehungen sowie durch
ungeschriebene Gesetze, ndmlich gegenseitige Pflichten und Regeln des Anstandes

29 Hierbel ist ein weiterer Aspekt bemerkenswert, weil er ebenfalls der westlichen Tradition entgegen-
steht, allerdings auch dem heutigen Erscheinungsbild Chinas so wenig zu entsprechen scheint: die
traditionelle Geringschétzung des Militérischen. Nach konfuzianischen Vorstellungen ist militérische
Gewalt etwas hochst Schlechtes, denn sie bedeutet immer eine Stérung der Harmonie, also Chaos
(wie zuletzt in der Epoche der warlords Anfang dieses Jh.). Die Geringschétzung des Militérischen
wurde interessanterweise schon von den Jesuitenmissionaren, den Pionieren chinesisch-westlicher
interkultureller Vermittlung, als grofite Schwéche Chinas erkannt. Im 17. Jh. bemerkte der
franzosische Pater LeComte, dal3 die Chinesen in ihrer Friedliebigkeit und Verabscheuung von
Kriegen "der hoheren Lehre Christi" nacheiferten. Er warnte jedoch: "Die sinesische Politik verhin-
dert durch diese Zucht viel innerliche Unruhe; alein sie setzt damit zugleich das Volk in Gefahr
auswartiger Kriege, welche noch geféhrlicher seyn” - eine Einschétzung, die 200 Jahre spéter von der
Realitét eingeholt werden sollte. Siehe hierzu: Louis Daniel LeComte, Nouveau memoires sur |'etat
present de la Chine, Il, Paris 1696, S. 90; deutsch: Das heutige Sina, Frankfurt 1699, I, S. 91.
LeComte meint erklérend, die militérische Schwéche rihre daher, dal die Elite sich stets in Ernst-
haftigkeit erginge und mit Verwaltungsdingen beschéftigt sei; man lege ihnen nur Bucher vor und
gebe "ihnen niemals ein Schwert in die Hande" (ebd.). Auch zitiert er die spéttische Einschdtzung der
("tartarischen") Mandschu-Eroberer: " ... ein wieherndes Tartarisches Pferd wére féhig, die ganze
Sinesisch Reiterel in die Flucht zu bringen" (S. 90).



Zwischen Universalismus und Relativismus 29

und der Moral, bestimmt; und diese sollten - zumindest war dies das Ideal - durch
gutes Beispiel der Verantwortungtragenden vermittelt werden.® Ein biirgerlicher,
politischer Freiheitsbegriff und eine Verrechtlichung der menschlichen Beziehungen
sind unter diesen Voraussetzungen nur schwer vorstellbar (obwohl gerade, was den
Aufbau eines Rechtswesens betrifft, inzwischen bemerkenswerte Anstrengungen
unternommen werden). Auch ist zu bedenken, dal3 in der chinesischen Tradition ein
Verstéandnis von Recht als "individueller Anspruch” (ein Recht auf etwas haben)
kaum vorhanden ist. Unser Rechtsverstandnis findet somit nur eine Entsprechung im
Sinne von Recht sprechen (Gesetzesiibertretungen ahnden). Indem besondere
Beziehungen in der Regelung des menschlichen Miteinanders mehr gelten als kate-
gorische Gesetze oder Rechte, a1}t sich deshalb im Falle Chinas von einer partikula-
ristischen Kultur (im Gegensatz zur westlichen universalistischen) sprechen.

Unsere aus der Zeit der Aufklarung und der Franzésischen Revolution stammenden
politischen Ordnungsideale - demokratische Partizipation, Birgerfreiheiten, Gleich-
heit, unabhangige Justiz - hétten somit zunéchst kein ausformuliertes Aquivalent in
der chinesischen Tradition. Insofern liegt es nahe - und fallt es westlichen Kritikern
nicht schwer -, das ganze "Modell" im Vergleich zu unserem als "riicksténdig" oder
vormodern zu bewerten und als mangelhaft zu verwerfen. Es lohnt sich jedoch,
zumindest einmal genauer hinzusehen und das Modell als solches zu begreifen ver-
suchen, anstatt - wie dies inzwischen meist geschieht - das Augenmerk nur auf den
Prozeficharakter und das Veranderungspotential (angesichts des starken westlichen
Einflusses) zu richten - dies wére schon ein bescheidener Anfang interkulturellen
Verstehens.

Allerdings ist an dieser Stelle auch ein Wort der Vorsicht angebracht, daes sich in
der Darstellung von Grundziigen der chinesischen und westlichen Kultur as Mo-
delle um mehr oder weniger grobe Vereinfachungen handelt. Derartige Modelle
maogen angesichts der so viel komplexeren Wirklichkeit und standiger historischer
Bewegung als unzulassig erscheinen - und bringen inzwischen in der Regel einen
Ordnungsruf von den neuen Hitern postmoderner (wissenschafts)politischer Kor-
rektheit ein, namlich den Vorwurf des "Essentialismus’.*> Man mag zum Beispiel

30 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dai3 der westliche Begriff "Ethik" (bei uns verstanden
as die Lehre vom rechten Handeln in den Kategorien "gut” und "bdse') auf Chinesisch as
"Prinzipien zwischenmenschlicher Beziehungen" (lunli) Ubersetzt wird.

31 Zu dieser bereits seit Max Weber etablierten Unterscheidung (sowie zu den anderen erwéhnten
Kulturmustern) siehe Fons Trompenaars, Handbuch Globales Managen. Wie man kulturelle Unter-
schiede im Geschéftsleben versteht, Diisseldorf 1993, S. 49-72.

32 Daesin der US-amerikanischen postmodernen Szene "eine Zeitlang die schlimmste intellektuelle
Beleidigung war, ein Essentialist genannt zu werden" (Michelle Tokarzyk, "Postmodernism: No
Longer Useful?', <http://calliopejhu.edu/journasitheory & event/vOOLl.4r_tokarczyk.html>) und
der Vorwurf des Essentialismus jungst von Kritikern ostasienwissenschaftlicher Forschung in
Deutschland pauschal erhoben wurde (Ole Déring und Anja Osiander, "Asiatische Werte" als kultu-
relle, wirtschaftliche und politische Herausforderung fir Europa: Eine Bestandsaufnahme der ge-
genwartigen Forschungsansdtze und Vorschlage zur Forderung asienbezogener geisteswissen-
schaftlicher Forschungsschwer punkte, Hamburg [Inst. f. Asienkunde] 1998, unver6ff. Manuskript; in
Uberarb. Fassung ver6ff. als Anja Osiander; Ole Doring: Zur Modernisierung der Ostasienforschung.
Konzepte, Srukturen, Empfehlungen. Hamburg: Institut fir Asienkunde, 1999), soll wenigstens im
Rahmen einer FuRnote kurz auf diese Thematik eingegangen werden.



30 Karl-Heinz Pohl

die Bedeutung von Harmonie im chinesischen Modell mit dem Hinweis anzweifeln,
dal3 sich doch so viele Einzelfélle, angefangen von der @testen Geschichte (z.B. den
"streitenden Reichen" oder den "Hundert Philosophenschulen) bis in unsere Tage
(nicht zuletzt Tian'anmen im Juni 1989), aufzeigen lassen, wo von Harmonie keine
Spur zu finden ist. Man darf jedoch nicht tibersehen, dal? gewisse Idealvorstellungen
(was nicht das gleiche ist wie "Wesenskerne'), die sich as Ideal naturgemal3 nie-
mals endgliltig verwirklichen lassen, untergriindig sehr wohl - und dies (ber einen
langen Zeitraum - gesellschaftspragend wirken kdnnen. Auch fir das abendlandi-
sche Modell kénnte man, wie bereits angedeutet, zeigen, dal christliche Idealvor-
stellungen wie Néchstenliebe, Friedfertigkeit, Freiheit, Gleichheit und Einzigartig-
keit eines jeden Menschen vor Gott in sdkularisierter bzw. politiserter Form
(Soziastaat, Friedensmissionen, Gleichheit vor dem Gesetz, Menschenwirde und -
rechte) unser Denken und Handeln nachhaltig gepréagt haben und weiterhin préagen,
auch wenn die Wirklichkeit wéhrend 2000 Jahre christlicher bzw. postchristlicher
abendlandischer Geschichte (wie oben am Beispiel der Menschenrechte illustriert)

Terry Eagleton hat in seinem Buch The Illusions of Postmodernism (Oxford 1996) aufgezeigt, daid
mit dem postmodernen Antiessentialismus eine mittelaterliche philosophische Tradition wieder zu
Ehren gekommen ist: der Nominalismus, welcher nicht dem Allgemeinen - weder in der Dingwelt
noch im Denken -, sondern nur den individuellen Dingen eine Existenz zugesteht (S. 97-104). Ahn-
lich argumentiert der Antiessentialismus, wenn er allgemeine Kategorien (z.B. Kultur) nicht zul &3t
bzw. auf die spezifische Differenz zwischen Einzelbestandteilen (z.B. Individuen innerhalb einer
Kultur) verweist. Alles Gerede von "kultureller Prégung” (wie in diesem Essay) ist insofern jedem
echten Antiessentialisten ein Greuel. Nun kann jede Verallgemeinerung, auch wenn sie statistisch
noch so berechtigt erscheint, durch Spezifizierung differenziert werden; im modischen Antiessen-
tialismus wird jedoch - wie in seinem geistigen Vater, dem Poststrukturalismus - die Differenz zum
Prinzip. Etwas "Eigentliches" kann/darf es demnach im Allgemeinen nicht mehr geben. Als Folge
davon begegnen wir im Antiessentialismus einem, wie es Jorg Lau nennt, "Jargon der Uneigent-
lichkeit" (Merkur, Sept./Okt. 1998, S. 944-955), und so wird hier das "Denken zwischen Anfuh-
rungszeichen" zum Beweis eines "radikalen Antifundamentalismus" (Lau, S. 950). (Digjenigen, die
die Kapriolen des Zeitgeistes schon etwas lénger beobachten, fuhlen sich vielleicht an die Zeiten
erinnert, als die Springerpresse die Wirklichkeit der DDR durch Anflihrungszeichen in Frage stellte.)

Wie anfangs erwahnt, war der Essentialismus bis vor kurzem "eins der abscheulichsten Verbrechen
im postmodernen Buch, ein nahezu Kapitalverbrechen oder das Aquivalent zur Siinde gegen den
heiligen Geist in der christlichen Theologie" (Eagleton, S. 97), doch inzwischen ist es etwas stiller
geworden an dieser intellektuellen Frontlinie (abgesehen davon, dal? sie nun - mit Verspatung - die
ostlichen Gestade des Atlantik erreicht zu haben scheint). Das hat nicht zuletzt damit zu tun, dal? die
postmodernen Beflrworter des Antiessentialismus - wie ale Anhanger poststrukturalistischer bzw.
der Dekonstruktion verpflichteter Theorien - der Selbstwiderspriichlichkeit verdachtigt werden: Ein
"dogmatischer Antiessentialismus® lieBe sich namlich leicht as (essentielles) Kennzeichen des
Postmodernismus nachweisen (Eagleton, S. 22, 103). Und so ist es nicht weiter verwunderlich, daf3
inzwischen selbst die Hohepriesterin der postmodernen Theorie und des Antiessentialismus Gayatri
C. Spivak, wenn sie als geburtige Inderin in die Rolle einer postkolonialen Kritikerin schltpft, sich
zu einem "strategischen Essentialismus' bekennt (Michael Kilburn, "Glossary of Key Terms in the
Work of Gayatri Chakravorty Spivak", <http://www.emory.edu/ENGLISH/Bahri/Glossary.htm>) und
damit ihre nicht geringe Anhéngerschaft in ideologische Verwirrung stirzt. Wie ale Mode-
strémungen hat wohl auch der Antiessentialismus seine Zeit. Nachdem man sich eine Weile aufgrund
seiner Popularitét gehdrig dem Speziellen (den Béaumen) gewidmet hat, wird man friher oder spéter
wieder das Allgemeine (den Wald) entdecken, wobei die Beantwortung der interessanten Frage, ob
dem stetig wachsenden und sich verandernden (und somit einstweilen in Anfihrungszeichen zu
denkenden) Wald eine eigentliche Wirklichkeit zukommt oder nicht, hiermit nicht vorweggenommen
werden soll.



Zwischen Universalismus und Relativismus 31

meist genau entgegengesetzt aussah. Das heil3t, wir dirfen die Prégewirkung dieser
Idealvorstellungen nicht unterschétzen. Insofern scheint mir auch das Aufdecken
von bestimmten kulturellen Zusammenhangen - natirlich unter Berticksichtigung
historischer Veranderung, Dynamik und Wechselwirkung - nach wie vor eine sinn-
volle Aufgabe in den Kulturwissenschaften zu sein.

3.3  Suchenach Gemeinsamkeiten

Dieser Punkt ist zwar interessant, allerdings auch nicht unproblematisch. Wahr-
scheinlich hat es in dieser Hinsicht bislang die meisten Bemiihungen gegeben, ins-
besondere seitens komparatistisch orientierter Sinologen und chinesischer Okziden-
talisten. Es bietet sich natiirlich an, nach gemeinsamen Grundideen im ethischen
Verstdndnis zu  suchen, z.B. den chinesischen Gedanken  der
Mitmenschlichkeit/Gite (ren) mit der christlichen Néchstenliebe, der Caritas oder
dem Humanum zu vergleichen. Auch hat der interreligiése Dialog®™ zwischen
Christen und Buddhisten (inzwischen auch mit Konfuzianern) trotz der Erkenntnis
der eklatanten Verschiedenheit auch viel Gemeinsames oder Vergleichbares zu Tage
gefordert. Wie 183t sich, um ein Beispiel zu nennen, der fir China so zentrale
Gedanken des dao in unserer Begrifflichkeit verstehen? Wortlich bedeutet er
"Weg", dlerdings sowohl verstanden als allumfassender und unergriindlicher "Weg"
der Natur als auch as moralisch rechter "Weg" des Menschen. Kann man ihn mit
dem fiir unser Denken so wichtigen Begriff logos in Beziehung setzen® oder etwa
mit dem Christuswort; "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben"? Wie dem
auch se, hier erdffnet sich eine ganze Spielwiese interkultureller
Beziehungsanknipfung und - Uber die Erkenntnis von Unterschieden und
Gemeinsamkeiten - die Mdoglichkeit der Vertiefung des gegenseitigen
Verstandnisses.®

Die Suche nach sogenannten Universalien als kulturtibergreifenden Gemeinsamkei-
ten ist meist Teil dieses Bemiihens, und von hier aus lassen sich ebenfalls Briicken
schlagen. Es gibt in der chinesischen Geistesgeschichte (insbesondere im Konfuzia-
nismus) zahlreiche Entsprechungen zu abendléndischen Vorstellungen, auf deren
Grundlage man sich auch in der Menschenrechtsfrage anndhern kénnte. So findet
man im ethischen Bereich nicht nur die Goldene Regel (in ihrer negativen und posi-
tiven Variante), sondern auch dem abendléndischen Naturrecht entsprechende Kon-
zepte von einer in der menschlichen Natur angelegten Giite und einem entsprechen-
den Wert des Menschen (bei Menzius) sowie damit verbunden den Gedanken seiner

33 Siehe hierzu Michael von Briick und Whalen Lai, Christentum und Buddhismus - Geschichte,
Konfrontation, Dialog, Munchen 1977; Hans Kung und Julia Ching, Christentum und chinesische
Religion, Miinchen 1988; John Berthrong, All under Heaven. Transforming Paradigms in Confucian-
Christian Dialogue, New York 1994; Beatrice Leung und John D. Young (Hg.), Christianity in
China. Foundations for Dialogue, Hongkong 1993.

34 Siehe Zhang Longxi, The Tao and the Logos. Literary Hermeneutics, East and West, Durham 1992.

35 Dies war auch das Bemiihen von zwei inzwischen an der Universitét Trier veranstalteten Symposien
mit dem Titel "China and the West in Dialogue”. Das erste Symposium im April 1997 galt dem
Thema "Conditions and Possibilities of Intercultural Understanding”, das zweite (20.-23.10.1998)
beschéftigte sich mit "Ethical Bases of Our Societies’. Die Referate werden demnéchst in Sammel-
bénden veréffentlicht.



32 Karl-Heinz Pohl

moralischen Autonomie.®* Im politischen Bereich finden sich Vorstellungen einer
"menschlichen Regierung” (ren zheng), einer Prioritdt der Wohlfahrt des VVolkes (als
Legitimation von Herrschaft) sowie schliefdlich das Ideal des uneigenniitzigen, sich
fur die Belange des Volkes und Landes einsetzenden unbestechlichen Beamten
(ging guan), der im Ernstfall fur die Verwirklichung ethischer Ideale gegen politi-
sche Willkir sein Leben zu opfern bereit ist.

Zu beachten ist jedoch, daf3 diese Vorstellungen eine andere Wirkungsgeschichte
entfaltet haben. Der Gedanke der moralischen Autonomie des Menschen fihrte
nicht zu einer Emanzipation des Subjekts im westlichen Sinne, sondern zu einem
"Personalismus" (gerenzhuyi), bei welchem die "personal€’ moralische Vervoll-
kommnung zu groRerer Verantwortung fir das Gemeinwohl fiihren sollte.*’ Bei-
spielhaft fur das Ethos der traditionellen konfuzianischen Fihrungselite ist das oft
zitierte Wort des beriihmten songzeitlichen Reformers Fan Zhongyan (989-1052):

Sich zuerst um die Sorgen der Welt sorgen, und sich zuletzt an den Freuden
der Welt erfreuen.®

Grob gesagt ging es nicht um die Behauptung, sondern um die Uberwindung von
Eigeninteresse, nicht um Selbstverwirklichung im heutigen modischen Sinne, son-
dern um Selbsttranszendenz (wie auch im Buddhismus, in welchem die Erkenntnis
der Fiktion des Selbst bereits die Erleuchtung/Erl6sung bedeutet).

Die politischen Ideale entwickelten sich demnach in einem zu unserem recht ver-
schiedenen Kontext, wobei der Hauptunterschied zur westlichen Linie darin liegt,
dal3 in unserer Geistesgeschichte (spétestens seit der Aufkldrung und der Franzdsi-
schen Revolution) ein Antagonismus zwischen Staat (Regierung) und Individuum
(Birger) tragend wurde, woraus sich auch Vorstellungen einer dem Staat unabhan-
gig gegeniiber stehenden Biirgergesellschaft bzw. einer kritischen Offentlichkeit
entwickelten. Demgegentiber operierte der chinesische Intellektuelle als konfuziani-
scher Beamter (bzw. kommunistischer Kader) immer im "Regierungslager”, d.h., er
sollte idedliter gleichzeitig AusfUhrender einer guten, an den Idealen der Mit-
menschlichkeit orientierten Verwaltung und gegebenenfalls ein loyaler Kritiker bei
unkorrekter bzw. unmenschlicher Machtausiibung sein.®

Es gdbe im Bereich transkultureller Gemeinsamkeiten also viele Anknlpfungs-
punkte. Doch birgt dieser Ansatz auch Ticken. Sie liegen nicht nur darin, dai3, wie

36 YU Ying-shih, "Die aktuelle Bedeutung der chinesischen Kultur unter dem Gesichtspunkt des
Wertesystems”, Ubers. in Martin Miller, Die Modernitat der Tradition. Zum Kulturversténdnis des
chinesischen Historikers Yu Yingshi, Munster 1995, S. 79 f.

37 Ebd., S.98.

38 Fan Zhongyan, "Inschrift auf dem Turm von Yueyang" (Yueyang-lou ji), Guwen guanzhi, Taipei
1981, S. 520.

39 Als friheste Verkorperung dieses Ideals, das sich in zahllosen traditionellen Erzahlungen, Romanen
und Dramen findet, gilt der Staatsmann und Dichter Qu Yuan (4. Jh. v. Chr.). Siehe hierzu Lawrence
Schneider, A Madman of Ch'u - The Chinese Myth of Loyalty and Dissent, Berkeley 1980, sowie fir
die Wirkkraft dieses Ideals in der Gegenwart Karl-Heinz Pohl, "Dichtung, Philosophie, Politik - Qu
Yuan in den 80er Jahren", in Karl-Heinz Pohl u.a (Hg.), Chinesische Intellektuelle im 20.
Jahrhundert: Zwischen Tradition und Moderne, Hamburg 1993, S. 405-426. Hinsichtlich der
unterschiedlichen Voraussetzungen fir eine civil society in China siehe Philip C. C. Huang, "'Public
Sphere'/'Civil Society' in China? The Third Realm Between State and Society”, in: Modern China, 19
(1993) 2, S. 216-240.



Zwischen Universalismus und Relativismus 33

gerade skizziert, die unterschiedliche Wirkungsgeschichte der Universalien nicht
beachtet wird, sondern auch, dald wir bei deren Auswahl nicht frei sind von unseren
jeweiligen kulturellen bzw. politisch aktuellen Praferenzen, Moden und Modellvor-
stellungen. So bemilhen sich westliche Universalisten darum, aufklérerisches
Denken, Autonomie, Ansdtze von individuellen Menschenrechtsvorstellungen,
Pluralismus oder demokratischen ldeen, kurzum alle universalistischen Errungen-
schaften der westlichen Moderne in der chinesischen Tradition zu finden,* aller-
dings nicht selten verbunden mit der Anklage, dal? sich die Chinesen heute nicht an
ihre eigenen traditionellen Standards hielten und sich somit in Widerspruch zu ihrer
eigenen Tradition befanden.” Nach dieser Logik kénnte ein chinesischer Universa-
liensucher argumentieren, dal3 die Européder zwar auch die Ideale Nachstenliebe und
Gerechtigkeit, Gleichheit und Briiderlichkeit in ihrer Tradition féanden, sich jedoch -
etwa im Hinblick auf die Menschen aus der Dritten Welt - nicht daran halten wiir-
den. AuRRerdem wiirde er sich wohl an anderen Universalien orientieren, vielleicht
an dem Gedanken der Verantwortung, der Uneigenniitzigkeit o. & Hier sollte man
also Vorsicht Uben. Die Suche nach Universalien sollte nicht dazu dienen, in ande-
ren Kulturen "logische Fehler" zwischen aktueller Wirklichkeit und Tradition aufzu-
spiren. Fruchtbarer im Sinne eines kulturhermeneutischen Zugangs - einer Hori-
zontanndherung und -erweiterung - wére eher Offenheit, vielleicht sogar eine Neu-
gier fUr die andere Kultur.

3.4 Offenheit fur das Fremde und L er nber eitschaft

Mit den dargestellten kulturellen Grundziigen scheint das chinesische "Modell"
denkbar unattraktiv fir uns, weil es dem politischen Glaubensbekenntnis der westli-
chen Moderne radikal entgegenlauft. L&l sich angesichts solcher Gegensétze tiber-
haupt ein Dialog fihren? Ein "kritischer Dialog" vielleicht? Die landlaufige Ansicht
dazu ist meist negativ. Man hort mehrheitlich die Ansicht, man misse den Chinesen
gegeniiber unmiRversténdlich die Meinung sagen. Die Anmaliung, die darin mit-
schwingt, féllt uns wahrscheinlich deshalb nicht mehr auf, weil sie schon seit Jahr-
hunderten ein ins kollektive Unterbewuf3te gesunkener missionarischer Reflex des
"fortschrittlichen" Europders/Amerikaners im Verhdtnis zum "riickstandigen" Rest
der Welt ist. Und doch wére das eben vorgestellte Denken in mancherlel Hinsicht
geeignet, uns als Ausgangspunkt einer kritischen Reflexion unseres westlichen Ge-
sellschaftsentwurfes zu dienen.

40 Dieser Ansatz liegt auch dem Buch von Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine
Rekonstruktion unter dem Aspekt des Durchbruchs zu postkonventionellem Denken, Frankfurt 1992,
zugrunde, welches seine universalistische Argumentation (in Anlehnung an Habermas) auf
Kohlbergs kontroversem entwicklungspsychol ogischem Stufenmodel | aufbaut.

41 Siehe z.B. Heiner Roetz, "Menschenrechte und Konfuzius', DIE ZEIT, 9.6.1995, S. 43, sowie ders.,
"Konfuzius und die Wirde des Menschen. Der Kultur Chinas sind individuelle Freiheitsrechte nicht
fremd", DIE ZEIT, 15.11.1996, S. 12. Diese Einstellung findet sich auch als Grundtenor in einigen
der Beitrége in Gregor Paul u. Caroline Y. Robertson-Wensauer (Hg.), Traditionelle chinesische
Kultur und Menschenrechtsfrage, Baden Baden 1997. Meist wird von diesen Autoren der ur-
spriingliche achsenzeitliche Konfuzianismus als "aufgeklart" und der ab etwa dem 12. Jh. n. Chr. das
geistige Leben Chinas prégende Neokonfuzianismus (in Ubereinstimmung mit der chinesischen
Traditionskritik der 4.-Mai-Bewegung von 1919) als Hauptgrund fur den Niedergang dieser frihen
Moderne betrachtet.



34 Karl-Heinz Pohl

Diese kritische Reflexion kdnnte z.B. eine Bestandsaufnhahme und Extrapolation der
globalen Auswirkungen unseres westlichen Zivilisationsmodells beinhalten; mit
anderen Worten, es wére nach den "Zivilisationdeitbildern" fir die Zukunft zu
fragen. Inzwischen ist uns klar geworden, dal3 das westliche "Modell", obwohl es
eine beispiellose Erfolgstory gewesen ist und weltweit nachgemacht wird, auch
deutliche Méngel aufweist. Z.B. wissen wir, dald unser Fortschritts- und Wachs-
tumsdenken bei der Beschranktheit der natirlichen Ressourcen irgendwann einmal
sowohl an seine wirtschaftlichen als auch 6kologischen Grenzen stol3en muf3. Die
Risiken einer globalen ("universalistischen") Marktwirtschaft mit grenzenlosen und
spekulativen Kapitalstromen sind ebenfalls gerade, indem sie die Asienkrise mitver-
ursachten, deutlich geworden. Wir betrachten unseren Pluralismus als grof3e eman-
zZipatorische Errungenschaft, beginnen allerdings auch allmahlich die davon ausge-
henden Zersetzungserscheinungen zu spiren: das Verschwinden von Solidaritat,
Zerfal von Familien und anderen traditionellen Institutionen - the weakening of the
social fabric. Vielleicht vergeuden wir nicht nur unsere natiirlichen, sondern auch
unsere sozialen Ressourcen. Wo sind die Kohé&sionskréfte, die unsere in Einzelteile
zu zerfallen drohenden Gesellschaften zusammenhalten werden? Derartige Fragen
durften ganz oben auf der Agenda des 21. Jh. stehen.

Angesichts dieser hier nur angerissenen Probleme der westlichen Moderne wiirde es
sich vielleicht doch lohnen, einen Blick auf andere Ziv



Zwischen Universalismus und Relativismus 35

Im Gegensatz zur kritischen Aufnahme in Deutschland wird das Anliegen von
den politischen Eliten Ostasiens sehr ernst genommen.®

Harmonie statt Konflikt? Wir halten bekanntlich etwas auf unsere streitbare
Demokratie, missen aber auch feststellen, dald aufgrund der politischen Lah-
mung durch Dauerstreit zwischen Parteien oder Tarifpartnern Reformen nur
noch schwer durchzufiihren sind. Ob uns der Geschlechterkampf als neue Bliite
unserer Streitkultur gesellschaftlich weiter bringt,* oder etwa der Generationen-
krieg,”® welcher Auguren zufolge aufgrund der zu erwartenden demographischen
Verénderungen als ndchstes auf uns zukommt, all das ist eine andere Frage. In
den "Sackgassen der Spatmoderne” (Heinz Theisen) erscheinen unsere politi-
schen Glaubenskampfe bisweilen wie absurdes Theater. Wirde etwa ein quasi
synkretistisches, toleranteres und I6sungsorientiertes VVorgehen ("sowohl - als
auch") eine sinnvolle Alternative dazu darstellen? Oder ist letzteres nicht ohne
ersteres zu haben?

Verantwortung vor Freiheit? Moglicherweise ist unsere Freiheit, so sehr wir sie
als kostbarstes Gut schétzen, zumindest in ihrer exzessiven Ausformung Haupt-
grund fir die Probleme der modernen Gesellschaft. Der Politikwissenschaftler
Heinz Theisen spricht in diesem Zusammenhang recht plastisch von den
"Wucherungen unserer Subjektivitat", die letztlich fir unsere "kollektiven
Grenzllberschreitungen" verantwortlich seien. Das soll heil3en, dal3 es womdg-
lich nicht geniigt, nur im Umweltbereich die kollektive Verantwortung zu beto-
nen und Freiheiten einzuschrénken oder dem Neoliberalismus im Wirtschaftsbe-
reich die Schuld an sozialen Problemen zuzuschreiben; denn ©kologisch
gedacht, d.h. von einem vernetzten Gesamtsystem her betrachtet, hangt alles mit
allem zusammen, und so muf3 auch hier die zerstérerische Wirkung eines
uneingedammten Individualismus mit bedacht werden.*® Die klassischen
Liberalen verstanden bekanntlich Freiheit als eine Freiheit zur Verantwortung.

Autoritét vor Gleichheit? Da strauben sich den meisten die Haare, denn die Ab-
schaffung dieses "vormodernen" Konzepts, mit welchem wir negative Begriffe
wie Befehlen, Unterordnung, Totalitarismus etc. assoziieren, verbuchen wir as
grofen Erfolg unserer Moderne. Auch scheint spétestens seit den 68er Jahren die
Einebnung aller Hierarchien - inzwischen auch ihre Dekonstruktion - fir uns zu
einer neuen missionarischen Aufgabe geworden zu sein. In China, soweit ich es
beurteilen kann, hat man jedoch ein anderes Versténdnis von Autoritét, sie wird
ndmlich eher mit positiven Qualitéten (eines dlteren und erfahrenen Menschen)
in Verbindung gebracht: Reife, Giite, Verantwortung, Vorbild. Mir scheint, daf3
wir zumindest in der Erziehung, auch in der Schule, noch positive, vorbildhafte
Autoritét bendtigen, denn woran sonst (das frage ich als erziehungswissen-
schaftlicher Laie, némlich lediglich als Vater) soll sich die Fahigkeit zum mora-

43

v

45
46

Man beachte z.B. die unterschiedliche Bewertung dieser Initiative seitens der westlichen und asiati-
schen Teilnehmer an einem zu Ehren des 80. Geburtstages von Helmut Schmidt veranstalteten
Kolloquiumsin DIE ZEIT, 16.12.1998, S. 16-20.

Fur eine erntichternde (wenn auch nicht ganz unpolemische) Bilanz siehe hierzu Matthias Matussek,
Die vaterlose Gesellschaft. Uberféllige Anmerkungen zum Geschlechterkampf, Hamburg 1998.

Siehe "Generationen im Konflikt - Jung gegen Alt", Spiegel special, (1999) 2.

Theisen, aa0O., S. 30.



36 Karl-Heinz Pohl

lischen Urteilen und Handeln unserer Kinder entwickeln. Esist sogar eine Frage,
inwieweit uns gesamtgesellschaftlich positive Vorbilder verlorengegangen sind,
momentan scheint jedenfalls zumindest im Fernsehen als dem alles beherrschen-
den und den Jugendkult zelebrierenden Medium alein das Triviade oder das
Gewalttatige zur Nachahmung anzuregen.

Nun kann es natrlich nicht darum gehen, chinesische Vorstellungen einfach zu
Ubernehmen (Japan und Korea sind tibrigens auch davon geprégt, sie stehen also fur
ein ostasiatisches Modell: man spricht bisweilen von einer chopstick union), doch
sieht man, dal einiges an Anregung darin stecken kénnte. Man mufite allerdings
bereit sein, sich vorurteilsloser darauf einzulassen, als es bisher der Fall it, d.h., es
kéme darauf an, das andere Modell tatséchlich als Chance zum Lernen zu begreifen.
Inzwischen hért man zwar von unserer politischen Klasse bei Auslandsreisen immer
wieder die Beteuerung an die Adresse der Gastgeber (so auch in China), dald man
deren Kultur bewundere bzw. voneinander lernen sollte und auch wolle - das scheint
jedoch eher hoflich und weniger ehrlich gemeint zu sein.

Vidleicht braucht jede Gesellschaft sogar Gegenmodelle, welche die eigenen Vor-
stellungen in Frage stellen und blind spots der eigenen Kultur sichtbar machen. Uns
ist seit dem vermeintlichen Ende der Geschichte Ausgang der 80er Jahre das Ge-
genmodell abhanden gekommen. Allerdings hat sich auch gerade danach erst zu
zeigen begonnen - insbesondere durch die von Samuel Huntington losgetretene
Diskussion -, dal3 kulturelle Faktoren im Weltgeschehen mdglicherweise eine be-
deutendere Rolle spielen als bisher angenommen, und hier béte sich tatséchlich das
Modell der chopstick union als Iebendiges Gegenmodell an. Bereits im Jahre 1980
sprach der Harvard-Professor Roderick MacFarquhar von einer post-konfuziani-
schen Herausforderung: Er &uRlerte die Vermutung, der westliche Individualismus
sei passend fir die Pionierphase der Modernisierung gewesen; der post-konfuziani-
sche, zu gesellschaftlicher Harmonie tendierende Gemeinschaftsgeist hingegen wére
womdglich besser geeignet fiir die Phase der Massenindustridisierung.*” Ebenso
fragte jungst Wolf Lepenies nachdenklich, ob nicht gerade der Konfuzianismus,
obwohl er lange Zeit als uniberwindliches Hemmnis auf dem Wege Asiens in die
Modernisierung galt, in der Lage ist, postmoderne Industriekulturen zusam-
menzuhalten, welche zu ihrer Entstehung einer protestantischen Ethik bedurften.*®
Wie dem auch sd, vidleicht liegt, wie Manfred Mols und Claudia Derichs einmal
bemerkten, angesichts der Aktiva und Passiva beider Modelle der Konigsweg, wie
so haufig, in der Mitte, was heil3en wiirde, dal die chinesische Gesellschaft einen
Nachholbedarf an Individualisierung/Burgerfreiheiten und -rechten hétte und uns
ein entsprechender Schul? an Gemeinsinn/Biirgerpflichten gut tate.*

47 Roderick MacFarquhar, "The Post-Confucian Challenge", The Economist, 9. Feb. 1980, S. 67-72.

48 SieheFn. 21.

49 Manfred Mols u. Claudia Derichs, "Das Ende der Geschichte oder ein ZusammenstoR der Zivilisa-
tionen? - Bemerkungen zu einem interkulturellen Disput um ein asiatisch-pazifisches Jahrhundert",
in: Zeitschrift fur Politik, (1995) 3, S. 247.



Zwischen Universalismus und Relativismus 37

4 Ende des Missionszeitalter s?

Anders a's wir Européer haben die Ostasiaten inzwischen eine Uiber 100j&hrige Ge-
schichte interkulturellen Lernens vom Westen hinter sich - eine bemerkenswerte
Vorleistung im Hinblick auf gegenseitige Offenheit und Lernbereitschaft. Folgende
Einschétzung, die von einem Afrikaner stammt, kdnnte ebensogut fur die Ostasiaten
gelten:

Welcher Européer kann sich riihmen (oder sich beklagen), in das Kennenler-

nen einer "traditionellen" Gesellschaft soviel Zeit, Studien und Mihen hin-

eingesteckt zu haben, wie die Tausenden von Intellektuellen der Dritten Welt,

diein Europain die Lehre gegangen sind?”
Angesichts dieser Geschichte ware es durchaus nicht abwegig, wenn auch wiederum
etwas verallgemeinernd, von der chinesischen Kultur as einer "Lernkultur” und von
der européischen - zumindest im Hinblick auf einschlégige Erfahrungen mit Missio-
naren (christlichen und politischen) und ausldndischen Experten in China - als einer
"Belehrungskultur" zu sprechen.

China und die anderen ostasiatischen Lénder fanden in unseren Konzepten ein Ge-
genmodell, das sie eifrig studierten und von dem sie viel Kopierenswertes ibernah-
men,> und vielleicht ist gerade deshalb das Wirtschaftswunder in der chinesischen
Welt Ostasiens ebenfalls zu einer derartigen Erfolgsstory geworden. Aufgrund des
mit dem Erfolg einher gehenden neuen Selbstbewul3tseins sowie eingedenk der
Verletzungen durch den Kolonialismus ist man inzwischen jedoch dabei, sich von
gewissen westlichen Leitideen zu 16sen. Daran werden wahrscheinlich die jlingsten
durch die Asienkrise ausgeldsten wirtschaftlichen Probleme langerfristig gesehen
nicht viel andern, denn bei aler Erkenntnis eigener Fehler und V erbesserungsmag-
lichkeiten nach westlichem Vorbild méchte man mit der Modernisierung moglichst
nicht auch die mit der gesellschaftlichen Pluralisierung verkniipften sozialen Pro-
bleme des Westens tibernehmen (Zerfall der Familie, Drogen, fortschreitende Entta-
buisierung des Sexuellen mit den entsprechenden Folgen etc.). Ob das zu schaffen
sein wird, ist eine andere Frage, denn auch in dieser Hinsicht scheinen die Gesell-
schaften Ostasiens eifrig dabei zu sein, mit den westlichen aufzuholen. Wie dem
auch sei, es finden sich immer mehr Stimmen, die dem Westen aufgrund seiner
gesellschaftlichen Krisen die Legitimation einer geistig-moralischen Fihrung des
Restes der Welt schlichtweg absprechen. In der in Hongkong erscheinenden libera-
len South China Morning Post lautete die Uberschrift eines Leitartikels unlangst
bezeichnenderweise "Decaying West needs a dose of Confucius'.

Wie schon erwéhnt, besitzt der Westen eine lange Tradition universalistischen Den-
kens. Sie spannt sich von einem religitsen Absolutheitsanspruch tber einen politi-
schen (marxistischen und liberalistischen/demokratischen) Internationalismus zu
einem wirtschaftlichen Globalismus. Der damit einhergehende Missionseifer hat
sich seit dem Zeitalter des Kolonialismus allenfalls vom religitsen in den politi-

50 Ahmed Baba Miské (Lettre ouverte aux elites du Tiers-Monde, Paris 1981, S. 143) zitiert in Pascal
Bruckner, Das Schluchzen des weif3en Mannes, Berlin 1984, S. 136.

51 Das schliefdt - sofern man nicht von universalistischen politischen Vorstellungen ausgeht - auch und
gerade die chinesischen Dissidenten ein.

52 South China Morning Post, 21.3.1995.



38 Karl-Heinz Pohl

schen und wirtschaftlichen Bereich verlagert.*® Doch scheint die westliche Bevor-
mundung in Fragen der politischen Ordnung in anderen Teilen der Welt zusehends
als Anmal3ung empfunden zu werden, was sich u.a. in der Betonung einer eigenen
politischen Kultur - z.B. eines Asian way of doing things - duf3ert. Man ist im We-
sten schon fast reflexartig gewohnt (und dies um so mehr seit Ausbruch der Asien-
krise), die dahinterstehenden sogenannten "asiatischen Werte" (Gemeinschafts-,
Familien- und Konsensorientierung, die im Grunde dem oben skizzierten chinesi-
schen Modell entsprechen) als Mythos und das Appellieren daran als "infame" poli-
tische Instrumentalisierung von Machthabern zum Zwecke des Machterhalts abzu-
tun. Eine andere Variante ist die, von einer entwicklungsgeschichtlich htheren,
sprich moderneren Warte aus "asiatische Werte" mit vormodernen westlichen
Werten gleichzusetzen oder Uberhaupt die Existenzberechtigung partikularer Wert-
vorstellungen in einem Zeitalter der Globalisierung zu verneinen. So steht Dieter
Senghaas sicher fur viele Kritiker, wenn er meint:

Statt von asiatischen Werten liefe sich auch von lombardischen, anatolischen,

schwabischen Werten usf. oder eben einfach von traditionellen Werten spre-

chen®

Nun kann man mit Fug und Recht auf die Diversitét innerhalb Asiens verweisen und
von daher die seinerzeit von Singapur ausgehende Diskussion (ber "asiatische
Werte" von vornherein in Frage stellen (weshalb ihre Wortfihrer inzwischen auch
eher von "konfuzianischen Werten" sprechen™). Auch ist nicht zu tibersehen, daR

53 Siehe z.B. William Pfaff, "In America, Radical Globalizers Talk Like Missionaries', International
Herald Tribune, 9. Juli 1998.

54 Dieter Senghaas, "Uber asiatische und andere Werte", Leviathan, 23 (1995) 1, S. 11. In einer
Rezension von Senghaas' neuestem Buch Zivilisierung wider Willen (Frankfurt 1998) setzt sich auch
Hans Georg Mdller kritisch (und nicht ohne leise Ironie) mit dieser These von Senghaas auseinander,
wenn er schreibt: "[...] in Ostasien wird es wahrscheinlich in ungeféhr vierzig Jahren mit der
soziokulturellen Riickstandigkeit vorbei sein. Etwas altmodische Menschen dort, die heute noch an
so etwas wie ‘asiatische Werte' glauben, werden [von Senghaas, KHP] belehrt, dal? diese ‘'identisch
mit den europdischen Werten von gestern' sind und deswegen mehr oder weniger kurz vor dem
Untergang stehen. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.2.1999, S. 10.

55 Daniel A. Bell, "What Does Confucius Add to Human Rights?" (Rezension von William Th. de Bary,
Asian Values and Human Rights - A Confucian Communitarian Perspective, Cambridge, Mass.
1998), in: Times Literary Supplement, 1.1.1999, S. 6. Allerdings lassen sich "asiatische" oder
"konfuzianische Werte" auch in anderer Weise a's politisches Programm sehen. Sie beruhen zunéchst
auf einem (m. E. durchaus legitimen) postkolonialen Bedirfnis nach Abgrenzung vom Westen bei
einem Grofiteil der politischen Eliten der Region. Politisch und ideologisch hatte es die Region im
Zeitalter des Kolonialismus und Imperialismus zwar mit heterogenen westlichen Mé&chten zu tun, die
jedoch der ostasiatischen Welt, z.B. in der christlichen Mission, durchaus als ein "Westen" mit
christlich-europdischen Werten gegenuiberstanden. Vielleicht sind in der jetzigen Diskussion um
asiatische Werte die Anfange eines Prozesses Uberregionaler Identitétenbildung zu beobachten, die
wir insofern verstehen dirften, als wir heute just in einer Zeit leben, da diese immer noch
heterogenen europédischen Lénder sich wieder am vereinigen sind: ebenfals ein Prozef3 Uber-
regionaler Identitétenbildung, nicht zuletzt auch auf der Grundlage einer - trotz aler Heterogenitét -
gemeinsamen Kultur. In der ostasiatischen Region konkurrieren zwar - nicht anders als in Europa -
Diskurse nationaler und ethnischer Identitét mit denen kollektiver Identitét, doch ist eben die Dis-
kussion Uber "asiatische”" oder "konfuzianische Werte" eng mit letzteren verwoben. Die Beobachtung
und Erforschung dieser Diskurse und der sich daraus ergebenden Prozesse ist Gegenstand eines
interdisziplindren Forschungsprojektes des Zentrums fur Ostasien-Pzifik-Studien der Universitét
Trier mit dem Titel "Asiatisierung Asiens?".



Zwischen Universalismus und Relativismus 39

sich ein Diskurs Uber "asiatische Werte" politisch instrumentalisieren 183t und diese
Maoglichkeit auch genutzt wurde. Allerdings wird es eine derartige Instrumentalisie-
rung von Werten und Religion immer geben; und dal3 man schliefdlich hierzulande
gerne in der Nachfolge von Hegel und dessen eurozentristischer Geschichtssicht die
Entfaltung des Weltgeistes zu einem "Fortschritt im Bewuf3tsein der Freiheit" am
reinsten in der modernen westlichen Welt verwirklicht findet, ist ebenfalls verstéand-
lich (nach Hegel hatte die ostasiatische Welt ohnehin kaum einen Anteil an der
Weltgeschichte). Jedoch die Diskussion um "asiatische” oder "konfuzianische
Werte" nur aus dieser Perspektive zu fihren, hiefl3e, dal3 man ganz wesentliche An-
liegen, welche auch im ethischen Bereich dahinter stecken,®® ausblendet, sich eine
inhaltliche Auseinandersetzung damit spart und auf diese Weise das darin liegende
dialogische Potential verkennt.

Was schliefdlich die politische Ordnung, sprich die Universalisierung des Demokra-
tie-Modells betrifft, so wére zu berilicksichtigen, dal3 unsere westlichen Demokratien
(von dem zuvor aufgestellten kulturellen Bezugsmuster aus gesehen) auf dem Zu-
sammenwirken von Streitkultur, Gleichheitskultur und universalistischer Kultur
beruhen. So lieffe sich denn auch fragen, obwohl demokratische politische Verhalt-
nisse universell wiinschenswert sind, inwieweit man dem Wachsen von alternativen
und moglicherweise weniger pluralistischen demokratischen Strukturen, die jedoch
mit den jeweiligen kulturellen Grundmustern (Konsenskultur, Statuskultur, parti-
kularistische Kultur) vertréglicher wéren, Raum zu geben bereit ist.>” Das soll nicht
einer Aufgabe unserer eigenen politischen Werte das Wort reden, was vielmehr
aufgegeben werden muf, ist der Absolutheitsanspruch, der Missionsgeist, die beleh-
rende Attitiide.®

Wir kénnen mit China einen Prinzipiendialog und einen pragmatischen Dialog fuh-
ren. Letzterem durfte alerdings grofiere politische Bedeutung zukommen, denn es
gibt neben ideellen auch ganz pragmatische Griinde, weshalb wir uns um ein Ver-
sténdnis mit China bemiihen sollten: Es geht nicht einfach darum, profitablere Wirt-
schaftsbeziehungen zu haben, vielmehr lassen sich alle inzwischen brennenden
globalen Probleme (Welterndhrung, Bevolkerungswachstum, Umweltschutz, Welt-

56 An einer von der Chinesischen Akademie fir Sozialwissenschaften zusammen mit der UNESCO
veranstalteten Tagung im Juni 1998 in Peking mit dem Titel "Universal Ethics: From the Perspective
of Chinese Ethical Traditions. The Regional Experts Meeting of the UNESCO Universa Ethics
Project”, stand die Diskussion ganz im Zeichen eines eigensténdigen Beitrages der ethischen
Traditionen Chinas zu einer "universalen Ethik". Siehe hierzu auch Tu Weiming, "Family, Nation,
and the World: The Global Ethic as a Modern Confucian Quest", Social Semiotics, 8 (1998) 2/3, S.
283-295.

57 Ein solches Modell (nach dem Beispiel Singapur) wurde skizziert von Daniel A. Bell u. a, Towards
Illiberal Democracy in Pacific Asia, Oxford 1995. Nach Bell besitzt es folgende drei Grundzuge: ein
nicht-neutraler Staat hinsichtlich eines gemeinsamen Guten, Gesetze verstanden weniger as Recht,
sondern als administrative, legalistische Technik sowie ein gesteuerter offentlicher Raum mit einer
nicht unabhéngigen civil society (S. 163 f.). Siehe hierzu auch Simon S. C. Tay u. Poon-Kim Shee,
"Economic Crisis, Accountability and the Singapore Example: Political Ethics and Law" (Vortrag
gehalten auf dem Symposium "China and the West in Dialogue - Ethical Bases of Our Societies’,
20.-23. 10. 1998 in Trier). Darin versuchen die Autoren die Bedeutung einer politisch-moralischen
Verantwortlichkeit (accountability) im konfuzianischen Sinne im politischen System Singapurs
deutlich zu machen.

58 Lepenies, siehe Fn. 21.



40 Karl-Heinz Pohl

handel) nicht mehr ohne China (knapp Y2 der Weltbevdlkerung) 16sen. Gerade des-
halb muf3 aber dieser Dialog aus einer Haltung des Respekts und der Gleichberech-
tigung und nicht in einer besserwisserischen Weise bzw. aus einer Lehrer-Schiiler-
Beziehung heraus gefihrt werden. Dialog heildt, den Gesprachspartner ernst zu
nehmen. So werden wir mit China keinen verantwortungsvollen und fairen global
player gewinnen, wenn wir es weiter damonisieren oder von einer entwicklungsge-
schichtlich héheren Warte als "riicksténdigen” Gespréchspartner herabstufen. Nach-
dem der Westen jahrhundertelang ein gleichsam weltweit giiltiges Wahrheitsmono-
pol besald und mit dem Rest der Welt einen "kulturellen Monolog" (Leonard Swid-
ler) fihren konnte, sind wir nun in eine neue Phase eingetreten. Die néchste Epoche
wird woméglich weit mehr von interkulturellen Fragestellungen und Dialog gepragt
sein. Allerdings, und das sei zum Schlul betont, liegt der Sinn eines Dialoges darin,
dal’ er im gegenseitigen Verstdndnis und gemeinsamen Lernen zu verédnderten
Sichtweisen beider Partner fuhrt.

Ich bin zu Anfang vom deutschen Chinabild ausgegangen und sagte bereits, dai3
dies wéhrend der Geschichte starken Schwankungen ausgesetzt gewesen war. Im
17. und 18. Jh. hatten wir hier ein ausgesprochen positives Chinabild, welches just
zur Zeit der Aufklérung durch die kulturell recht offenen Jesuitenmissionare nach
Europa vermittelt wurde. Interessanterweise hat eine durch dieses positive Chinabild
transportierte Erkenntnis die Denker der Aufklérung in hohem Mal3e beflligelt (vor
allem Voltaire und Leibniz), da3 namlich eine ethisch hochstehende Gesellschaft
und eine entsprechende rationale Lehre (der Konfuzianismus) auch ohne géttliche
Offenbarung mdglich ist. Man kann sogar sagen, dai3 die européische Aufklérung
wesentliche Impulse dem chinesischen Denken verdankt. Damals schlug Leibniz
etwas polemisch vor, nicht nur Missionare nach China zu senden, sondern auch
deren Missionare zum Lehren ethischen Verhaltens zu uns einzuladen. Nun sollten
wir Uber das Stadium des Missionierens endgultig hinaus sein; doch trotz der
zeitbedingten ldealisierung Chinas hat das Wort von Leibniz einen zeitlosen,
wichtigen Kern: Er hat fir seine Epoche die blof3 relative Bedeutung der eigenen
Kultur - seines geistigen Orientierungssystems - aufgezeigt. Bedenkt man die
Geschichte, die darauf folgte - die Katastrophe des Zusammenprals von
Eurozentrismus und Sinozentrismus im 19. Jh. -, so war Leibniz mit seinem
Gedanken des gegenseitigen Gebens und Nehmens zwischen Kulturen ein Denker,
der seiner Zeit um Jahrhunderte voraus war. Hier haben wir ebenfalls eine
aufgeklarte Tradition, ndmlich die ener interkulturellen Offenheit, an die es
anzuknuipfen lohnte.



